

# الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن والسُّنة

# الفرقان

في تفسير القرآن

بالقرآن والسنة

الجزء الرابع والعشرون





تتمة سو، ورة بس

# بِشعِراللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَءَايَةٌ لَمُّهُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْمَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِّن نَخِيلٍ وَأَعْنَلٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ وَإِنَّ لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرُهِ. وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمُّ أَفَلًا يَشْكُرُونَ وَإِنَّ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَءَايَدُ لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظَلِمُونَ ﴿ اللَّهِ وَالشَّمْسُ تَحْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ﴿ وَٱلْفَكَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ إِنَّ لَا ٱلشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا آن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ۞ وَءَايَةٌ لَمُمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَهَا فَنَا لَهُمْ مِّن مِّثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿ الْ وَإِن نَّشَأَ نُغَرِقَهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونُ ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَمَتَنعًا إِلَىٰ حِينِ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ ٱيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُرُ لَعَلَّكُوْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَكِتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ يَشَآهُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَمَّةُ إِنْ أَنتُمُ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ۗ ﴾

آيات خمس ذات دلالات على وحدانية المبدإ الخالق المدبر المعبود وإمكانية ولزوم المعاد، نعيشها طول حياتنا ليل نهار ونحن عنها غافلون.

## ﴿ وَءَايَةٌ لَمُّهُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْمَةُ أَحْبَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ۞ ﴿:

الأرض الميتة بموتتها الأولى قبل حياتها، وبموتات لها تترى، إنها آية لميتاتهم، أولاها لأولاها وأخراها لأخراها: ﴿أَحَيَنِهَا﴾ عن موتتها الأولى، ويستمر إحياؤها طول كونها قبل قيامتها الكبرى: ﴿وَمِنْ ءَايَنِهِ أَنَّكَ نَرَى الْأَرْضَ خَلِيْعَةً فَإِذَا أَنْلَنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ آهَنَّزَتْ وَرَبَتُ إِنَّ اللَّذِي أَعْيَاهَا لَمُعِي الْمَوَقَ الْمَوْقَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ أفلا يدل هذا الواقع المكرور على إمكانية إحيائكم بعد موتكم؟ ومن ثَمَّ على لزومها في ميزان العدل والفضل كما ﴿وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا جَبًا فَيِنَّهُ يَأْكُونَ ﴾ فذلك الحب الكامن في الأرض لا يخرج ليؤكل إلَّا بإحياء الأرض بالماء، وكذلك معادن الإنسانية وكنوزها لا تخرج كاملة شاملة إلَّا بإحيائها بعد موتها، إذ لا نرى محاصيل أعمالها ومساعيها خيراً و شراً في أولاها فلتخرج في أخراها.

ففي الحياة بعد الموت أولويتان اثنتان بالنسبة للحياة الدنيا، أولاها بجنب القدرة الإلهية أنها أهون على الله: ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبْدَوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُو وَهُوَ الَّذِى يَبْدَوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُو وَهُو أَهْوَتُ عَلَيْهُ ﴿ وَهُو اللَّهِ لَا اللَّهُ اللّ

﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّلَتِ مِّن نَجْيِهِ وَأَعْنَكِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللل

في حياة الأرض جنات وعيون، ليأكلوا من ثمر ذلك الإحياء (٣) أو الجعل، أم ثمر الله ﴿وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ﴿

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>۲) سورة الروم، الآية: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) الضمير الغائب لا يصلح رجوعه أدبياً ومعنوياً إلا إلى الإحياء المستفاد من أحييناها أو لجعل الله المحيى الجاعل.

<sup>(</sup>٤) «ما» هنا تعنى النافية والموصولة معاً فالمعنيان معنيّان وهما متقاربان.

تعمله أيديهم كله، حيث الأرض بأشجارها وعيونها ليست من عملهم، وإنما يعملون فيها فتثمر لهم أكثر مما عملوا، و ﴿ لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ ﴾ ومن ما عملته أيديهم، فهنالك ثمر لم تعمله أيديهم وهو الأكثر من كيان الثمر، وهناك ثمر عملته أيديهم وهو الأقل من محاولات صورية لنضد الثمر ونضجه ﴿ أَنَلا يَشْكُرُونَ ﴾ الله فيما أثمر لهم من إحياء الأرض وعمل الأيدي؟ ثم هم وأيديهم - كما الأرض - من عمله سبحانه ﴿ أَنَلا يَشْكُرُونَ ﴾؟ فيختلقون معاذير كأنها تُحيل الحياة بعد الموت: استبعاداً لإحياء الموتى؟ ﴿ اللَّرْضُ معاذير كأنها تُحيل الحياة بعد الموت: استبعاداً لإحياء الموتى؟ ﴿ اللَّرْضُ ونها!

أو استحالة لأنه من إعادة المعدوم الممتنعة عقلياً؟ وليس المُعاد في المَعاد إلَّا الروح بعينه والبدن بمثله، والمادة من مادته الأولى، فكما المُعاد في ثمرات الأرض الميتة هي أمثالها في صورها وأعيانها في موادها، كذلك الأحياء في الإحياء هي أولى حيث الأرواح هي عين الأرواح! وإنما تماثلها الأجساد.

أو استحالة حيث استئناف الحياة بحاجة إلى استعداد البدن لقبول الحياة، واكتماله بمضي المراحل الجنينية؟ وخالق الاستعداد ليس محصوراً في خلقه بصورة واحدة كما في هذه النشأة، بل قفزة في الأخرى كما في الخلق الأول هنا: ﴿كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾(١) وكما الأرض تحيى لمرات تترى، والله هو الذي يعيدها في طائل الزمن أم قصيره!

أم إن الحياة بعد الموت لا غاية فيها ترجحها أو تلزمها؟ و﴿لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ ﴾ في إحياء الأرض بعد موتها بيان لغاية قصوى من إحيائها ﴿لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ﴾ مثالاً لثمرات الصالحات أنها تربو أعمال أيديهم في وجه النفي من «ما عملت» أم وفي الإثبات أيضاً حيث الثمر ليس عمل أيديهم!

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

بل كل ذلك من يد الله وأياديه، فكما قدرت الزرع على الحياة والنماء، كذلك أقدرتُهم على العمل ﴿ لِيَأْكُولُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتَهُ أَيْدِيهِم أَفَلا يَدُونُه ؟ وكذلك يكون الشمر في اليوم الآخر حيث يُخرج الله من المكلفين حبوبهم وثمارهم ﴿ وَكُلُ إِنْهَنِ أَلْزَمْنَهُ طَيَرِهُ فِي عُنُوبِ عُنُوبِ وَنَحْرَج الله من المكلفين حبوبهم وثمارهم ﴿ وَكُلُ إِنْهَ الْمَنْ أَلْزَمْنَهُ طَيَرِهُ فِي عُنُوبِ عُنُوبِ وَمَعُ لَو يَوْم المحموعة العقائد والنيات القيمة وعموعة العقائد والنيات والأقوال والأعمال، وهي هي جزاء أصحابها بما تظهر في ملكوتها وحقائقها ف ﴿ إِنَّمَا يُخْرُونَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (٢) إلّا أن العقاب ليس إلّا عدلاً جزاء وفاقاً دون زيادة على العمل بل وقد ينقص، ولكنما الثواب فضل وعطاء غير مجذوذ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا المُسْنَى وَزِيَادَة ﴾ (٣) ﴿ لِيَأْكُولُ مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلتَهُ أَلَاكَ يَشْكُرُونَ ﴾ ؟ كعلة غائية قصوى للإحياء في الأولى ثم عَمِلَة مُائية قصوى للإحياء في الأولى ثم الأخرى ورائدها ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَى ﴾ (٤).

﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنَ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﷺ :

ما سوى الله كلَّها أزواج، فـ ﴿ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ تعني الكائنات كلها سوى الله: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقَا زَوْجَيِّنِ لَعَلَكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴿ فَهُ فَفِرُوا إِلَى ٱللَّهِ إِنِي لَكُم مِنَهُ نَذِيرٌ مُنِينٌ ﴿ وَمِن كُلِ مَكُن زُوج تركيبي، مزدوج الكيان، فليس بالإمكان مُبِينٌ ﴿ فَكُل ممكن زُوج تركيبي، مزدوج الكيان، فليس بالإمكان

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات، الآيتان: ٤٩، ٥٠.

 <sup>(</sup>٦) تجدبحثه الوافي في الفرقان ج ٢٧ وفي الدر المنثور ٥: ٢٦٢ أخرج ابن المنذر عن ابن جريح في قوله سبحانه: ﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْقَاحَ كُلُهَا﴾ [يس: ٣٦] قال: الأصناف كلها الملائكة زوج والإنس زوج والجن زوج وما تنبت الأرض زوج وكل صنف من الطير زوج =

كونه إلَّا في زوجية مَّا أياً كان، فلا كائن فرداً بسيطاً إلّا الله، فلا غنيّ مطلقاً إلّا الله وفَفِرُوا إِلَى اللهُ ﴿ فَفُرُوا إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ فَكِيفَ يَفْتَقُر إِلَيها الله؟! منها شريكاً والكل فقراء إلى الله فكيف يفتقر إليها الله؟!

وزوجيته كلِّ شيء هي لأقل تقدير ذات بعدين، في ذاته، وبالنسبة لسواه، فحاجة ذات بعدين يتعلق فيها بالله: ﴿ فَفَرُّوا إِلَى اللهِ ﴾ حيث ازدواجية الرباطات المنضَّدة بوحدة القاعدة الضابطة في التكوين، إنها تشي بوحدة اليد المزدوجة المبدعة على اختلاف الأشكال والأحجام والميِّزات والسمات في شربك أو نير، أو والسمات في شربك أو نير، أو عجز أو ظلم أمّا ذا من نقص في ساحته أو ركس في سماحته.

ومن ﴿ الْأَزْوَجَ كُلُهَا ﴾ ﴿ مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَمْلَمُونَ ﴾ مثل ثلاثي عن الأزواج كلها، كنموذج شامل يمثل لنا الأزواج كلها، فإن أرض الأزواج كسمائها، متماثلة في طولها وعرضها و ﴿ وَمِمَّا لَا يَمْلَمُونَ ﴾ تعم ما لا نعلمه أو لن نعلمه.

و ﴿ مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ ﴾ تشمل نباتاتها الجمادية والنباتية والحيوانية وكما الإنسان: ﴿ وَاللَّهُ أَنْلِتَكُم مِن ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ (٢) ف ﴿ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ تخصيص لذكر الإنسان بعد تعميم فإنه المحور في ذلك التذكير.

ثم ﴿وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ﴾ يشمل من كائنات الأرض وسواها ما نجهله، وعلمنا وجودها كالروح، أم لم نعلم ككائنات في الأرض أو في السماء لمّا عرفناها، ومما سوف نعلمه كما عرفنا الذرة بأجزاء لها بعد قرون من نزول

تم فسر فقال: ﴿مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَمْ لَمُونَ﴾ - الروح لا يعلمه الملائكة ولا خلق الله لم يطلع على الروح أحد وقوله: ﴿وَمِمَّا لَا يَمْ لَمُونَ﴾: لا يعلم الملائكة ولا غيرها.

سورة الذاريات، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة نوح، الآية: ١٧.

القرآن، وما لن نعلمه رغم التأكَّد من وجوده كالمادة الأولية الأم بتركُّبها الثنائي، حيث العلم بحقيقتها يساوق القدرة على إيجادها وإفنائها، وهو منحصر في الخالق منحسر عن غير الخالق، فرُلا يَمْلَمُونَ ﴾ تعم كل من له أن يعلم دون خصوص الإنسان.

إذاً ففي الكون مثلث ﴿وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ﴾ ثالثه مما لن نعلمه، وصاحباه ما لم نعلمه ثم عَلِمناه أو عُلِّمناه أم نستكمل معرفتنا إياه.

فالروح من الأزواج ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوجَ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَسَرِ رَبِّ ﴾ (١) فهي مما لا يعلمون، والمادة الأم من الأزواج وهي مما لن يعلموه، والذرة من الأزواج وقد علموها شيئاً مَّا!

﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ۞ ٢:

أترى الليل لابس لباسَ النهار حتى يُسلخ منه النهار ﴿فَإِذَا هُم مُُظْلِمُونَ﴾؟ وكلُّ من الليل والنهار حالة تعرض الأثير بإشراقة الشمس عليه أو إطباقتها عنه! ولماذا الليل نسلخ منه النهار دون النهار نسلخ منه الليل؟

هذا تعبير قاصد لمَثَل آخر زماناً بعد المكان يمثّل تواتر الموت والحياة، إحياءً لمَيْت المكان: ﴿وَءَايَةٌ لَمُّمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ ﴾ ثم إماتته هناك، وإماتة لحي الزمان ثم إحياءه كما هنا، يصور لنا الليل ملتبساً بالنهار، فكما الحياة للأرض المكان كانت عارضة متواترة، كذلك الحياة النور لليل الزمان عارضة متواترة، أصالة الموت في المكان والزمان، وعارضية الحياة فيهما، والأثير المظلم في أصله يصبح بإشراقة الشمس نهاراً، فإذا سُلخ منه لباس النهار يرجع ليلاً كما كان.

إن الجو بالزمان ككل هو مدار الليل الأصل والنهار الفرع: ﴿ يُكَوِّرُ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

النَّالَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّوْلَ (١) ﴿ وَهَايَةٌ لَمُّمُ الوحيداً للمبدأ وتحقيقاً للمعاد ﴿ النَّهَارُ ﴾ الخامل بظلامه مثالاً لميت الزمان ﴿ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾ نزعاً للباس النهار عن الجو ﴿ فَإِذَا هُم مُظَلِمُونَ ﴾ فالأرض الكروية بفضائلها في دورتها حول نفسها في مواجهة شمسها، تمر كل أفق ونقطة منها بضوء الشمس فتحيا بالنهار، ثم يُسلخ منها وإلى نقاط وآفاق أخرى ﴿ فَإِذَا هُم مُظَلِمُونَ ﴾ : داخلون في الظلام.

تعبير يصور الحقيقة الدائبة المتواترة الكونية بأدق تصوير، فليس النهار لابس الليل حيث الأصل في الأثير، الجوُّ الظلام، ثم يلبس النور النهار، وبانتقالة الشمس عن كل أفق يسلخ النهار عن الجو فيرجع ليلاً كما كان.

وما ألطفه تعبيراً ﴿نَسْلَخُ مِنْهُ النّهَارَ﴾ والسلخ هو إخراج الشيء مما لابسه والتّحَم به، فكلٌّ من الليل والنهار متصل بصاحبه اتصال الملابس بأبدانها، لا - بل الجلود بحيوانها، ففي تخليص أحدهما من الآخر لحد لا يبقى منه شيء، آية باهرة للمبدأ والمعاد، أن الله تعالى يسلخ لباس الحياة عن هذا البدن فيبقى ميتاً لا حياة فيه، ثم يرجعه حياً كأنه لم يمت قط!

فسلخ النهار من الليل ثم رجعه إليه ثم سلخ ورجع، آية ذات بعدين للحياة بعد الموت، أن الموت أصيل تعرضه الحياة ﴿وَكُنتُم أَمْوَتُا فَاعَيْتُم أَمْوَتُا فَاعَيْتُم أَمْوَتُا مِتلاحقة متلاصقة.

فكما أن في الحياة الدنيا - مكاناً وزماناً - لبسّ للحياة وخلعٌ، كذلك الموت خلعٌ للروح عن هذا البدن ثم لبسه للحياة الأخرى، طالما الحياة العارضية العادية هنا تصبح أصيلة دائبة هناك في الأخرى.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨.

وكما أن في إحياء الأرض بعد موتها إخراجٌ لحبِّها وثمرها فمنه يأكلون كذلك في لبُس الليل بالنهار وتكوير النهار على الليل حركات للحياة، فهما إذا آيتان للمبدأ والمعاد نعيشهما في كل مكان وزمان.

فليس سلخ النهارِ الضوء من الليل إلّا بانسلاخ الشمس غاربة في آفاقها، فإنها تجري لمستقر لها، فإن الظلمة عَرض قائم بالأثير لزامّ، والنور عرض يعرض ذلك العرض بمعروضه، والنور تموُّج، وإذا كثرت الموجات النورية في الثانية الواحدة آلاف الملايين تصبح ضوءاً أحمر وأصفر وبرتقالياً وبنفسجياً إلى سائر الألوان السبعة، فإذا تعددت في الثانية الواحدة زهاء (٧٠٠) مليون تصبح ضوء النهار المرسل من الشمس وهو لباس على الظلمة العارضة على الجو، فإذا غربت الشمس سُلخ النهار من الليل ﴿فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ﴾: جوهر مظلمٌ ألبس نوراً، فإذا سلخ منه النور رجع كما كان مظلماً.

ندرس على ضوء هذا السلخ، وذلك الإحياء للأرض، أصالة الموت وعارضية الحياة المتواترة على الميتات، الأرض الميتة تُحيى للإثمار، والليل المظلم يضاء لمنافع منها الإثمار، وكما الحياة الدنيا للإثمار كذلك الأخرى وبأحرى ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنْ سَعْبَهُم سَوْفَ يُرَىٰ ﴾ الأخرى وبأحرى ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنْ سَعْبَهُم سَوْفَ يُرَىٰ ﴾ أَمُ يُجْزَنهُ الْجَزَاءَ الْأَوْفَ ﴾ (١).

﴿ وَالشَّمْسُ تَحْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ۚ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ ﴿:

و ﴿وَءَايَةٌ لَمُّمُ ۗ ثَالَثَة ﴿وَالشَّمْسُ ﴾ حال أنها ﴿يَجْرِي ﴾ طول حياتها وبجريها الدائب تَسلخ النهار سرمداً في أفقها ، والليل سرمداً في أفقها ، والليل سرمداً في آخر ، ولكنها تجري ، وبجَريْها تسلخ النهار عن الليل .

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيات: ٣٩-٤١.

وهل إن جريها هو حركتها الدورية حول الأرض كما يُتراءى؟ وقد أثبتت النظرية العلمية أن الأرض هي التي تجري حول الشمس كما تجري حول نفسها!

أم إن جريها أعم من هذه الحركة وهي على أقل تقدير غير ثابتة، ومن حركات أخرى كشف العلمُ النقابَ عن وجه البعض منها وبقيت الأخرى؟ والمتراءى من جريها من مشارقها إلى مغاربها ليس إلّا صورة ظاهرة عن جري الأرض حولها! فكما أن راكب الطائرة يُخيَّل إليه أن الجاري هو الفضاء بما فيه حولها، كذلك سفينتنا الفضائية «الأرض» الجارية في يمّ الفضاء وخِضِمِّ الأثير تتراءى لركابها كأن الشمس والقمر هما الجاريان حولها و ﴿ كُلُّ يَجِرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (١) وليست الأرض أجلاً لهما ولا مسمى، فلا يعني جريها حول أرضها.

فللشمس جريانات واقعية وأخرى خيالية علَّ منها أو أنها ما نراه من حركة الشمس حول الأرض، ومن الأولى حركتها حول نفسها دورية، وحركتها مع سياراتها نحو النسر انتقالية أماذا؟

وترى ما هو ﴿ لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾؟ هل هو - فقط - الأجل المسمَّى: ﴿ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَكُرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَتَّى ﴾؟ وقضيتُه ﴿ إلى مستقر لها ﴾ الصريحة الخاصة لمنتهى الغاية الأخيرة من جريها!.

أم إن مستقرها هو الفلك الذي تجري عليه، والجادة الفضائية التي تسري فيها، فهو مستقر الجري، قرار جري بنظام دون قرار، وكما الأرض على حدّ تعبير الأمير عليه السّلام «وأنشأ الأرض فأمسكها من غير اشتغال وأرساها على غير قرار...»؟ وليس ذلك لها أجلاً مسمَّى و ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٢.

﴿لِمُسْتَقَرِّ كجنس تناسب لها مستقرات عدة، تعنيها المصدر الاستقرار، واسم زمانه، ومكانه، وهي بين ما يتراءى لها، من مستقرات غروباتها عن كل أفق حيث تسلخ عندها الأنهار، وهذا مستقر لها فيما نرى كما ﴿وَبَدَهَا تَغَرَّبُ فِي عَيْنٍ جَنَةٍ ﴾(١) ولا واقع لغروبها فيها ولا لأي مغرب إلا وجدان الرؤية وهي شارقة منذ خلقها إلى تكويرها وتكديرها، فغروبات الآفاق الأرضية ليست إلا لدوران الأرض حولها، وهذه من مستقراتها الزمانية والمكانية المتكررة في حياتها، وكما أن غاية ارتفاعها صيفاً وغاية انخفاضها شتاء هما من مستقراتها السنوية.

ومن ثم لها مستقر فيهما نهائياً في قيامتها وهي أجلها المسمى، وهو تكديرها النهائي عند تكويرها حين لا تبقى شمس تجري أو تسكن حيث تستقر عن كونها وكيانها فضلاً عن جريها، كما مستقرها البدائي هو تقدير العليم وبينهما متوسطات: بين المبدأ والمعاد.

ولا جامع بين هذه المستقرات في بُعديها أدبياً إلّا «لِ» دون «إلى» مع العلم أن الأهم هنا مستقرها المبدأ ومستقرها المعاد المسمى في أجلها كما في آيات عدة.

ف ﴿ وَالشَّمْسُ جَمْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ تعم مصدر المستقر لاستقرارها طول جريها بتقدير الله وكغاية لها في جريها بقصده، واسم زمانه ومكانه في دنياها وأخراها، مهما كانت الأصالة المعنية مبدأها وأجلها المسمّى، و﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾: تقديراً لها حَيوياً سلخاً للنهار ولباساً له، كحياة وموت متواترين تِلوَ بعض في جريها الدائب على فلكها، وتقديراً لتكويرها في مستقرها الأخير وأجلها المسمى، ثم يجدد الله حياتها بعد تكويرها حين ﴿ لا المسمى، ثم يجدد الله حياتها بعد تكويرها حين ﴿ لا المسمى الله على الله على الله على المهمى الله على الله على الله على الله على المهمى الله على الله على الله على المسمى الله على الله على الله على الله على المهمى الله على الله على

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٨٦.

يَرَوْنَ فِيهَا شَنْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا﴾<sup>(۱)</sup> كميِّزة لأهل الجنة، فلولا وجود الشمس يوم القيامة، كان أهل الجنة وأهل النار سواء في عدم رؤيتها والزمهرير، مهما كانت هي الوحيدة في هذه اللمحة بين الـ(٣٣) من آيات الشمس!.

في قيامة الإماتة تُكوَّر الشمس كما سائر الأحياء إلَّا من شاء الله، ثم في قيامة الإحياء تُحيى الشمس كما سائر الأحياء دونما استثناء، ففي جري الشمس لمستقر لها آية القدرة الإلهية، وكما في توالي الموت والحياة حتى لغير المكلفين، فهم أحرى بذلك في ميزان العدل والرحمة و ﴿ ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾.

وأين هذه المستقرات للشمس الجارية و«لا مستقر لها» كما يروى عن الأثمة الثلاثة (٢) نفياً مستغرقاً لأي استقرار، وهي على أقل تقدير لها مستقر التكوير بالمُبدىء العلي القدير، وساحة الأئمة براء عن كل تجديف وتحوير!

ولأن الشمس من الكواكب وهي كلها في السماء الدنيا، فلتطرح الرواية بجريها في السماوات السبع<sup>(٣)</sup> أو تؤوّل كما يناسب القرآن، فقد تعني

سورة الإنسان، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان وروي عن علي بن الحسين زين العابدين وأبي جعفر الباقر وجعفر الصادق عليه «لا مستقر لها» بنصب الراء. أقول وهذا باطل لفظياً حيث يحمل فرية النحريف ومعنوياً كما بيناه في المتن.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٣٨٥ ج ٤٧ في كتاب التوحيد بإسناده إلى أبي ذر الغفاري علله قال: كنت آخذاً بيد النبي على ونحن نتماشي جميعاً فما زلنا ننظر إلى الشمس حتى غابت فقلت: يا رسول الله على إلى أين تغيب؟ قال: في السماء ثم ترفع من سماء إلى سماء حتى ترفع إلى السماء السابعة العليا حتى تكون تحت العرش فتخر ساجدة فتسجد معها الملائكة الموكلون بها ثم تقول: يا رب من أين تأمرني أن أطلع أمن مغربي أم من مطلعي؟ فذلك قوله عَنَى الله العرب والشَّمَّ مَتَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَرِيزِ ٱلْعَلِيمِ إِلَى العزيز في ملكه بخلقه فيأتيها جبرائيل بحلة ضوء من نور العرش على مقادير ساعات النهار في طوله في الصيف وفي قصره في الشتاء أو ما بين ذلك في الخريف والربيع قال: فتلبس تلك الحلة كما يلبس أحدكم ثيابه ثم تنطلق بها في جو السماء حتى تطلع من مطلعها قال =

سجدتها تحت العرش خضوعها لإرادة الرب في عرش التدبير فـ «مستقرها تحت العرش»<sup>(۱)</sup> تعني لها مستقراً لجريها هو ﴿تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ تقديراً لجريها كماً وكيفاً، وتقديراً لعُمرها وكل أمرها.

فالشمس تجري لمستقر تقدير العزيز العليم دونما فوضى، لكافة مستقراتها وجرياناتها في أولاها وأخراها، دونما تخلف ولا قيد شعرة ولا آن عن ذلك التقدير العزيز العليم!

إذاً فـ «لا مستقر لها» كـ «إلى مستقر لها» لا مستقر لها لفظياً ومعنوياً، فإن ﴿لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ تجمع كل مستقراتها من قراراتها في جرياناتها يوم دنياها، وإلى قرارها عند تكويرها(٢) في قيامتها، وإلى تجديد حياتها

النبي ﷺ: كأني بها قد حبست مقدار ثلاث ليال ثم لا تكسى ضوءاً وتؤمر أن تطلع من مغربها فذلك قوله عَرَّى الله المَّمَّسُ كُوْرَتْ ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُوْرَتْ ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُوْرَتْ ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُوْرَتْ ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتْ ﴿ إِذَا الشَّمْسُ فِي أَفْق السماء ومغربه وارتفاعه إلى السماء السابعة ويسجد تحت كذلك من مطلعه ومجراه في أفق السماء ومغربه وارتفاعه إلى السماء السابعة ويسجد تحت العرش ثم يأتيه جبرائيل بالحلة من نور الكرسي فذلك قوله عَلَى الله عَمَلَ الشَّمْسُ ضِيئَةُ وَالْقَمَرُ نُورًا ﴾ [يُونس: ٥].

أقول سير الشمس والقمر في السماوات وسجودها تحت العرش بانتظار أمر الرب، كل ذلك تعبيرات عن مستقر تقديره تعالى، فر فريم للمستقر الربوبي وتنتهى إلى مستقر قيامتها.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٢٦٣ - أخرج عبد بن حميد والبخاري والترمذي وابن أبي حاتم وأبو الشيخ في العظمة وابن مردويه والبيهةي في الأسماء والصفات عن أبي ذر قال: كنت مع النبي في المسجد عند غروب الشمس قال: يا أبا ذرا أتدري اين تغرب الشمس؟ قلت: الله ورسوله أعلم قال: فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش فذلك قوله: ﴿وَالشَّمْسُ جَسّرِي لِمُسْتَغَرِّ لَهَا ﴾ [يس: ٣٨] قال: مستقرها تحت العرش، وأخرج عند جماعة عنه في عن الآية قال: «مستقرها تحت العرش» وفي نقل ثالث عنه قال: دخلت المسجد حين غابت الأية قال: «مستقرها تحت العرش» وني نقل ثالث عنه قال: دخلت المسجد حين غابت الشمس والنبي في جالس فقال: يا أبا ذر أتدري أين تذهب هذه؟ قلت: الله ورسوله أعلم قال: فإنها تذهب حين تسجد بين يدي ربها فتستأذن في الرجوع فيأذن لها ربها وكأنها قيل لها اطلعي من حيث جئت فتطلع.

أقول: فهذه رواية واحدة عن أبي ذر تشترك في قوله ﷺ: «مستقرها تحت العرش» والمعنى المناسب أن مستقرها في كل قرار هو أمر الرب، جرياً ووقوفاً أم أياً كان.

<sup>(</sup>٢) راجع سورة التكوير ج ٣٠: ١٣٧ للتعرف إلى تكويرها.

لقرارات أخرى في أخراها، فكل جري لها وكل قرار بادئٌ من مستقر التقدير من عزيز حكيم، ومُنتهِ إلى ذلك المستقر من العزيز الحكيم فـ ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَلِئَّآ إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾(١).

وللشمس في مستقرها الأخير يوم التكوير آراء متهافتة، من ماثل إلى أنها سرمد في حراكها، كما العالم أجمع كقسم من الدهريين، ومن قائل على ضوء العلم أنها تجري إلى انقراضها (٢) ولا نجد تعبيراً كالذي في القرآن عن جريها لمستقر لها وتكويرها وجمعها مع أخيها القمر، فلها كورها بعد دورها كما لكلِّ كائن دور وكور و ﴿ ذَاكِ تَقَدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾.

تقدير بعزة وعلم ولا تقدير إلا بعد عزة وعلم، وبعد التقدير قضاء وإمضاء وكما سئل العالم: الإمام محمد بن علي الباقر علي الباقر علي علم الله؟ فقال: علم وشاء وأراد وقد وقضى وأمضى، فأمضى ما قضى، وقضى ما قدر، وقدر ما أراد، فبعلمه كانت المشية وبمشيته كانت الإرادة، وبإرادته كان التقدير وبتقديره كان القضاء وبقضائه كان الإمضاء، والعلم متقدم المشية، والمشية ثانية، والإرادة ثالثة، والتقدير واقع على القضاء بالإمضاء، فإذا فلله تبارك وتعالى البداء فيما علم متى شاء، وفيما أراد لتقدير الأشياء، فإذا وقع القضاء بالإمضاء، فلا بداء، فالعلم في المعلوم قبل كونه، والمشية في المنشأ قبل عينه، والإرادة في المراد قبل قيامه، والتقدير لهذه المعلومات المنشأ قبل عينه، والإرادة في المراد قبل قيامه، والتقدير لهذه المعلومات قبل تفصيلها وتوصيلها عياناً ووقتاً، والقضاء بالإمضاء هو المبرم من المفعولات ذوات الأجسام المدركات بالحواس من ذوي لون وريح ووزن وكيل ومأدب ودرج من إنس وجن وطير وسباع وغير ذلك مما يدرك بالحواس فلله تبارك وتعالى فيه البداء مما لا عين له، فإذا وقع العين

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر.

المفهوم المدرك فلا بداء والله يفعل ما يشاء، فبالعلم علم الأشياء قبل كونها، وبالمشيَّة عرف صفاتها وحدودها وأنشأها قبل إظهارها، وبالإرادة ميَّز أنفسها في ألوانها وصفاتها، وبالتقدير قدر أقواتها وعرف أولها وآخرها، وبالقضاء أبان للناس أماكنها ودلهم عليها، وبالإمضاء شرح عللها وأبان أمرها و ﴿ ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ (١).

وختامه المسك لمحة لامعة أن جري الشمس ومعه كل جري ليس إلَّا بتقدير العزيز العليم، فللكل مبدأ ومعاد وبينهما متوسطات الحياة، فلجري الشمس مستقر التقدير من الله إلى مستقر التكوير وبينهما عوان من مستقرات غروباتها وجريها في فلكها، ومن الفارق بين المستقر وسواه أنه مصدر لفظياً ومعنوياً وسواه صادر اسم زمان أو مكان.

فالشمس إذاً تجمع بين مستقرات لها فعلية هي لزامها في كونها وكينونتها، ومستقرات مستقبلة في أمكنة وأزمنة آتية يومياً وسنوياً وعند تكويرها ومن ثم خلفها مرة أخرى.

فكما أن مستقرات الغروبات للشمس – المتكررة يومياً – ليست إلَّا مرئيات وهي في الحق شارقة دوماً، لا غاربة ولا لحظة، كذلك الأموات هم في الحق أحياء مهما نراهم في ظاهر الأمر أمواتاً، فليس الموت فناءً وفوتاً حتى تُستبعد رجعة الحياة، فالروح بعد الموت هو الروح وأروح منه، والبدن هو البدن بمادته، فعملية الإحياء ليست إلَّا خلق الأمثال للأبدان ونقل الأرواح إليها.

وكما أن المستقر الأخير للشمس في التكوير ليس هو الأجل الأخير حيث ترجع بمثلها، كذلك الإنسان لا يعني موته عن هذه الحياة فوته عن أية حياة.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٨٥ج ٤٨ في أصول الكافي الحسين بن محمد عن معلى بن محمد قال سأل العالم (عليه السّلام). . .

وكل ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيْرُ ٱلْمَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ فله القدرة على كل تحوير وتغيير وتقدير، وله العلم كذلك دون أي مانع ونكير!.

### ﴿ وَٱلْفَمَرُ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ ﴾:

(و) آية لهم رابعة ﴿وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ﴾ له في جريه كما يتراءى مكاناً
 ومكانة وزماناً ، ﴿حَتَّىٰ عَادَ﴾ كما بدأ في منزله الأول ليلة هلاله واستهلاله
 ﴿ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴾ وهو عذق النخلة اليابس إذا قدم فانحنى .

فالقمر في منازله الثمانية والعشرين، يبتدئ من هلاله مبتدراً كالعرجون القديم إلى ختامه كالعرجون القديم كما بدأ، فهو كالولد حين يولد ثم يكبر رويداً رويداً حتى بذره الأربعين، ثم يتنازل شيئاً فشيئاً منكساً ويرجع كالولد ﴿وَمَن نُعَيِّرَهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَانِيُّ أَفَلًا يَعْقِلُونَ﴾ (١) ثم يموت ومن ثم الحياة كما بدأ ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾ (٢).

وهذه آية لتواتر الموت والحياة تلو بعض، وكما القمر في منتقص منازله يتراءى للناظرين ناقصاً عن بدره لحد الانمحاء التام، ولكنه لا ينتقص في واقعه، وإنما يحتجب بحُجُب، كذلك ميت الإنسان ليس بميِّت وإنما الحياة الروح تحتجب عن هذا البدن ثم تعود إليه يوم المعاد.

وعلَّ العود كالعرجون القديم لمحة إلى أن المُعاد في المَعاد ليس كل البدن، وإنما أصله العرجون الذي عاشه طول حياته، فالأقمار الإنسانية وأضرابها تُقدَّر منازل في سيرها الحيوي حتى تنمحي ثم تعود كأصغر ما كان كالعرجون القديم، حيث يمثِّل كيان الإنسان كأصلِ عاشه في حياته خيرة وشرِّيرة.

أهلَّة القمر الثمانية والعشرون تفيدنا مواقيت الشهور والحج ﴿يَسْتُلُونَكَ عَنِ

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

اَلْأَهِلَةٌ قُلْ هِيَ مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَبِّ ﴾ (١) وتفيدنا إمكانية المعاد وكيفيته لوجه ما .

للقمر في منازله أشكال حسبها كما قدرها العزيز العليم، من منزل المحاق أو الاقتران والاجتماع والتوليد، لا يرى فيه لأن وضعه مجاور جداً في الظاهر للمحل الذي تشغله الشمس في السماء، فيوجه نصف كرته المظلم المحجوب عن الأشعة الشمسية نحو الأرض ماكثاً في استتاره يومين أو ثلاثة، ولكن لحظة الاقتران المضبوطة التي يستدل عليها من السنويات الفلكية، تحصل متى كان للشمس والقمر طول واحد.

وفي اليوم الثاني أو الثالث بعد تلك اللحظة يظهر القمر ليلاً بعد غروب الشمس بمدة قليلة على شكل هلال رفيع تحدُ به نحو القطعة التي توجد فيها الشمس تحت الأفق، وبسبب الحركة اليومية يغرب القمر بعد قليل في الأفق الغربي.

وفي اليوم التالي تحصل الحالة بعينها ولكن الجزء المستنير فيه أعظم، ولأنه فيه أبعد من سابقه عن الشمس يتأخر غروبه.

وفي اليوم الرابع بعد الاقتران يغرب بعد الشمس بثلاث ساعات.

وبعد اليوم الرابع يسمى التربيع الأوّل، ثم ينمو شيئاً فشيئاً، وبين اليوم السابع والثامن من لحظة الاجتماع يظهر لنا نصف دائرة ويرى في النهار مدة، والحركة اليومية لا تأتي به في مستوى الزوال إلّا بعد مرور الشمس به بست ساعات تقريباً.

وبين التربيع الأول والبدر تمضي سبعة أيام أخر، في غضونها يقرب الجزء المستنير شيئاً فشيئاً حتى يصبح دائرة تامة وبدراً كاملاً.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٨٩.

وبعد الاقتران بخمسة عشر يوماً يظهر لنا قرصاً بأكمله مستنيراً، ولحظة شروقه – إذاً – كلحظة غروب الشمس حيث تشرق عند غروبه، ومتى ارتقى إلى أعلى نقطة من سيره وهو بمستوى الزوال يكون نصف الليل، وفيه تمرُّ الشمس تحت الأفق بمستوى الزوال الأسفل بحيث يكون القمر مقابلاً للشمس بالضبط بالنسبة للأرض.

وبعد ذلك يتناقص على التوالي ﴿حَتَىٰ عَادَ كَالْفُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ وفي البين له التربيع الثاني نازلاً عكس التربيع الأول صاعداً.

فالمنازل الرئيسية هي المحاق والهلال والتربيع الأوَّل والبدر والتربيع الثاني ﴿حَتَّىٰ عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْقَدِيمِ﴾.

ولأن قِدَم العرجون لأقل تقدير هو ستة أشهر فقد يصدق عليها القديم لأقل تقدير، فقد نصدِّق الرواية القائلة بسناد الآية أنها من القديم. القرآن أطلق عليها القديم.

ولأن العرجون القديم هو عَذْق النخلة من بين الشمراخ إلى منبته، وقديمه المنحنى المقوَّس بصفرته، فوجه الشبه إذاً هو مثلث الاصفرار والدقة والاعوجاج، وهو بداية المنازل، ونهايتها العودة كما بدأت.

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٣٨٦ القمي حدثني أبي عن داود بن محمد النهدي قال: دخل أبو سعيد المكاري على أبي الحسن الرضا عليه فقال له: أبلغ من قدرك أن تدعى ما ادعاه أبوك؟ فقال له الرضا عليه أبي الحسن الرضا عليه فقال له: أبلغ من قدرك أن تدعى ما ادعاه أبوك؟ فقال له الرضا عليه أن الله عَرَي الله أوحى إلى عمران أني واهب لك ذكراً فوهب له مريم ووهب لمريم عيسى فعيسى من مريم ومريم من عيسى وعيسى واحد وأنا من أبي وأبي مني أنا وأبي شيء واحد فقال له أبو سعيد: فأسألك عن مسألة قال: سل ولا أخالك تقبل مني ولست من غنمي ولكن هاتها فقال له: ما تقول في رجل قال عند موته: كل مملوك لي قديم حر لوجه الله؟ قال: نعم ما كان لستة أشهر فهو قديم حر لأن الله عَمَى له يقول: ﴿وَالْقَمَرُ فَدَرْنَهُ مَنَاذِلَ حَنَى عَادَ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴾ [يس: ٣٩] فما كان لستة أشهر فهو قديم حر قال: فخرج من عنده وافتقر وذهب بصره ثم مات لعنه الله وليس عنده مبيت ليلة.

و ﴿ وَتَذَرَنَكُ مَنَازِلَ ﴾ دون «قدرنا له منازل» أم «ذا منازل» كما تكلفوهما تقديراً، علَّه لأن منازله ظاهرة في نفسه بالمحاق والهلال والتربيعين والبدر، بين منازل الصعود والنزول، مهما كانت له منازل في مسيره ليل نهار، ولكنما المقصود هنا منازله الأولى التي تنتهي إلى العرجون القديم.

﴿لَا اَلشَمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ اَلْفَمَرَ وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَشْبَحُونَ ۞﴾:

كما ولا ينبغي لها أن تدركه في ميِّزاته الذاتية وتأثيراته الخاصة فضلاً عن أن يدركها القمر في ميِّزاتها وخواصها، فلا درك هنا ولا هناك ولا تدارك إلَّا درك التلاقي الجمع يوم التلاقي الجمع: ﴿وَجُمِعَ النَّمْسُ وَالْفَكُ ﴾(١)

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآية: ٩.

## ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ...﴾ (١).

ولأن الليل والنهار متضايفان، فلا ليل إلّا بعد نهار حيث الليل يحصل بغروب الشمس عن الأفق، فليس الليل – إذاً – سابق النهار منذ البداية، كما لا يسبقه حتى النهاية وكما وردت به الرواية (٣).

في سبق الليل النهار تأخير طلوع الشمس قدر الليل فيقوم – إذاً – مقام النهار وهذا لا ينبغي في نظام الكون.

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٣٧٨ ج ٥٦ تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في الآية.

نور الثقلين ٤: ٣٨٧ ج ٥٣ عن المجمع العياشي في تفسيره بالإسناد عن الأشعث بن حاتم قال: كنت بخراسان حيث اجتمع الرضا والفضل بن سهل والمأمون في الإيوان بمرو فوضعت المائدة فقال الرضا عليه : إن رجلاً من بني إسرائيل سألني بالمدينة فقال: النهار خلق قبل أم الليل فما عندكم؟ قال: وأداروا الكلام فلم يكن عندهم من ذلك شيء فقال الفضل للرضا عليه: أخبرنا بها أصلحك الله قال: نعم من القرآن أم من الحساب؟ قال له الفضل: من جهة الحساب فقال عليه قد علمت يا فضل إن طالع الدنيا السرطان والكواكب في موضع شرقها فزحل في الميزان والمشتري في السرطان والشمس في الحمل والقمر في الثور فذلك يدل على كينونة الشمس في الحمل في العاشر من الطالع في وسط الدنيا فالنهار خلق قبل الليل وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا البَّلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ ﴾ [يس: ١٤٠] أي قد سبقه النهار. وفيه عن روضة الكافي ابن محبوب عن أبي جعفر الباقر عليه قال: إن الله خلق الشمس قبل القمر وخلق النور قبل الظلمة.

وفي الاحتجاج للطبرسي عن أبي عبد الله عَلَيْمَا حديث طويل وفيه قال السائل: فخلق النهار قبل الليل؟ قال: نعم خلق النهار قبل الليل والشمس والقمر والأرض قبل السماء.

إذاً فللنظر في رد الشمس وأضرابه مجالات هذه منها في حقل النظام المقدر الحيوي و ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ...﴾!

ومن سبق الليل النهار أن يمانع ظهور النهار والجو الحامل لهما واحد، كذلك لا ينبغي أن يكون الموت سابق الحياة أن يمنع لحوقها بعده في الدار الحيوان، كما الحياة لم تمنع الموت قبل الحياة الحَيَوان.

وكيف ينبغي الفوضى - إذا - في درك أو سبق «و» في ذلك التقدير «كلَّ» من الأرض والشمس والقمر ﴿فِي فَلَكِ﴾ يخصه، وجادة معبَّدة فضائية تخصه ﴿يَسُبَحُونَ﴾؟!

كل من هذه الثلاث عمالٌ للدرك والسبق سلباً وإيجاباً دونما استغلال لليل أو نهار، فإنما هو الأرض والشمس والقمر السابقة الذكر، العاملة لحادث الليل والنهار، ولإمكانية السبق والدرك لولا ﴿ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ﴾ فلا سبحَ لليل ولا نهار ولا فلك فيه يسبحان، اللهم إلّا سبحاً بالأرض في فلكها.

إن لكلِّ من سابحات اليمِّ الفضاء فلكاً تسبح فيه، وجادَّةً فضائية جادَّةً لا تنزلق عنها، وإلَّا لاصطدمت وتساقطت وتناثرت وقامت قيامتها!

﴿ كُنُ بِهِ هَنا دون ريب تعم ولأقل تقدير هذه الثلاث، ومما يبرهن له ﴿ يُسَبِّحُونَ ﴾ دون «يسبحان».

ولماذا السابحات هذه وهي غير العاقلة «يسبحون» وهي للعقلاء؟

لأن سبحها في أفلاكها هو سبع العقلاء وأعقل، إذ لا تغرق في يمِّ الفضاء ولا تنزلق عن أفلاكها، ولا تتغير عن حِراكها المقدرة لها، فللأرض فلكها وحراكها، وللقمر فلكه وحراكه دون تبادل واصطدام، ولا تعارك فانهزام، اللهم إلَّا في حرب قاصدة هادفة يوم القيام.

هذه الثلاث كأضرابها من سابحات السيارات تسبح دائبة في خِضِمُّ الفضاء الفسيح، وهي على ضخاماتها الهائلة لا تعدو أن تكون نقطاً وسِماكاً صغيرة في ذلك اليم دون خرق أو غرق، وكم من خارقة وغارقة في خِضِمُّ الحياة من إنسان وسواه وهو من أعقل العقلاء.

وحقيق للإنسان أن يتضاءل أمام هذه السابحات ويتساءل العزيز العليم، ما هذه القدرة الشاملة التي انتظمت هذه الملائين الملائين من سابحات السيارات التي لا تُحصى؟... والجواب ﴿ نَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ فهل بعد من ريبة في إحيائه الموتى وهو أهون عليه من ذلك التنظيم القويم!

﴿وَمَايَةٌ لَمُمْ أَنَا حَمْلَنَا ذُرِّيَتَهُمْ فِى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ۞ وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ۞ وَإِن نَشَأَ نُغْرِقَهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونُ ۞ إِلَّا رَحْمَةُ مِنَّا وَمَتَنَعًا إِلَى حِينِ ۞﴾:

﴿وَءَايَةٌ لَمُّمُ ﴾ خامسة للمبدأ والمعاد ﴿أَنَّا حَمَلْنَا. . . ﴾ وترى مَن هم المعنيون بـ «هم» ثم من هم ذريتهم؟ ومن ثم ما هو الفلك المشحون؟

﴿ لَمُنْمُ لَهُ تعني الموجودين زمن نزول الآية لأقل تقدير ومتيقنه، حيث الآيات الخمس وأضرابها المسرودة في القرآن تعني توجيه الحاضرين كمبتدأ الدعوة، ومن ثم الآخرين لمَّا يلحقوا بهم وهو العزيز الحكيم.

أترى ذريتهم هم أولادهم، فإنها الأولاد من الذر: الصغير – كما في آياتها الـ (٣٢) دونما استثناء؟ وهم لم يُحملوا أنفسُهُم في الفلك المشحون: سفينة نوح، فضلاً عن ذريتهم!

أم أن ذريتهم هم أولادهم والفلك المشحون هي السفن الموجودة زمنهم؟ ولكنه مشحون من مبعدات في أبعاد:

فَالْفُلُكُ يَأْتِي مَفْرِداً كَمَا هَنَا وَفِي عَدَيْدَةَ سُواهَا، وَجَمَعاً كَأْخَرَى وَمَنْهَا ﴿ حَتَىٰ إِذَا كُنْتُدُ فِي الْفُلَكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ ﴾ (١) ولم يأت المشحون في

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٢٢.

آيات الفلك الـ «٣٢» إلا شذراً! ثم وأين ذلك الفلك الواحد الذي حمل – فقط – ذريتهم زمنهم وهو مشحون؟ ثم هل هو مشحون بهم وذريتهم أم وسواهم بذريتهم أم هم جميعاً بهم؟ وهكذا حمل أسهل وأرحم من حمل ذريتهم بخصوصهم لو كان! والفلك أياً كان يحملهم وذريتهم مشحوناً وغير مشحون.

إذاً فليس الفلك المشحون الحامل ذريتهم إلّا فلك نوح<sup>(٤)</sup> إذ لا يحملهم يونس، فلا نحتمل أنه فلك زمنه يحمل – فقط – ذريتهم، كما وتؤيده أخيراً ﴿وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِّن مِّشْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾ وإذا لم يكن فلكاً بخصوصه وعم كل فلك فما مثله إلّا نفسه؟

أم أن ﴿ ذُرِيَّتُهُم ﴾ هنا هم جدودهم الأعلون الناجون في سفينة نوح عَلِيَة بتأويل أنهم ذرُّوهم كما أنهم ذرَوا منهم؟ وليست الجدود ذرية لا في اللغة ولا في القرآن كلما أتت بمختلف صيغها في الـ «٣٢» موضعاً وقد

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ٤: ٣٨٧ ج ٥٦ في كتاب الخصال عن أمير المؤمنين عَلَيْتُهُ حديث طويل وفيه قال: فما التسعون؟

قال: الفلك المشحون اتخذ نوح ﷺ فيه تسعين بيتاً للبهائم، وفي الدر المنثور ٥: ٣٦٤ هي سفينة نوح – أخرجه جماعة عن أبي مالك وأبي صالح وابن عباس.

قوبلت بالآباء الشاملة للجدود: ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّالِهِمْ . . . ﴾ (١) ﴿ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّالِهِمْ . . . ﴾ (١) ﴿ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأُرِّيَّالِهِمْ وَذُرِّيَّالِهِمْ وَذُرِّيَّالِهِمْ ﴾ (٢) و (٤٠ : ٨).

فليست ذريتُهم جدودهَم بل هم من ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٌ إِنَّكُم كَاكَ عَبُدًا شَكُورًا ﴾ (٣).

وحتى إذا أتت الذرية بمعنى الجدود في لغة شاذة وما أتت، لا ينبغي حمل لغة في القرآن على الشاذ، الشارد عن مستعملات القرآن واللغة الرائجة الفصحى!

اللهم إلا أن يعني بها هم أنفسهم بجدودهم وأولادهم إلى يوم القيامة، صيغة واحدة تضم مثلث المعاني مهما اختلفت مراتبها في إطلاق الذرية عليهم، وهو عبارة أخرى عن النسل الإنساني منذ نوح حتى القيامة الكبرى! وقد لا تلائم الجدود آية الجارية لمكان «كم» أم لا تنافيها حيث «كم» فيها لا تمانع أعم منه هنا.

ف ﴿ وَرُبِيَّتُهُمْ ﴾ إذا لا هم أولادهم ولا جدودهم، بل هم أنفسهم وقد كانوا ذرية في أصلاب من حُمِل مع نوح ﴿ إِنَّا لَنَا طَفَا ٱلْمَاءُ مَلَنَكُو فِي ٱلْجَارِيةِ ﴾ كانوا ذرية في أصلاب من حُمِل مع نوح ﴿ إِنَّا لَنَا طَفَا ٱلْمَاءُ مَلَنَكُو فِي ٱلْجَارِيةِ لَيْ الْمَحْاطبون هنا في النَّجَمَلَهَا لَكُو لَلْمُورِهِ لَلْكِرَةُ وَيَعِيما أَذُنَّ وَعِيةٌ ﴿ فَي اللَّهِ عَلَى المخارية إِلَّا وهم ذرية (٥) إِذا ق ﴿ وُرِيَّتَهُمْ ﴾ هنا من إضافة الشيء إلى نفسه وكما في آية الذر ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدُهُم عَلَى الفلك المشحون وهم أنسُيمِ مَا أَلْسُهِمْ أَلَمُ اللَّهُ المشحون وهم والفلك المشحون وهم

سورة الأنعام، الآية: ۸۷.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحاقة، الآيتان: ١١، ١٢.

<sup>(</sup>٥) راجع تفسير آية الجارية إلى ج ٢٩ من الفرقان.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>V) فـ ﴿ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ [يس: ٤١] في آية الذر ليست لتعني أولادهم، فإن «بني آدم» تشملهم بأولادهم، =

ذرية، وكما أنهم كانوا ذريةً في الفلك المشحون، فبأحرى ذريتهم الموجودين والذين يأتون إلى يوم الدين، إذا ف ﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ تعني أنفسهم وهم ذرية، وبضِمنهم ذريتهم إلى يوم القيامة حيث الكل حملوا في الفلك المشحون في أصلاب من حمل مع نوح ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٌ إِنَّامُ كَانَ عَبُدًا شَكُولًا ﴾ (١).

وهذه منة ربانية بنعمة بالغة أنه حملهم في الفلك المشحون الجارية ولم يكونوا شيئاً مذكوراً، ﴿وَإِن نَشَأْ نُغَرِقَهُمْ﴾ وهم ذرية في أصلاب آبائهم ﴿وَلَا مُمْ يُنْقَدُونُ . . . ﴾ .

أوليس الذي حملكم في الفلك المشحون وأنتم ذرية بقادر على أن يحمل أرواحكم بأجسادكم بعد موتكم في فُلك الأرض المشحون، السابحة في خِضِمِّ الفضاء وأرواحُكم هي أرواحُكم وأجسادُكم من أجسادكم، يحملكم ليعيدكم فيها مرة أخرى؟ ﴿ وَقَالُواْ أَوَذَا ضَلَلْنَا فِي اَلْأَرْضِ أَوَنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيلًم . . . . فُلُلُ بَكُمْ مُلَكُ اللَّهُ الْمُولَالِي الْمُولَى الْمُولَالِي الْمُلْعُولُولُ الْمُولَاللَّهُ اللَّهُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسُولُ الْمُسُلِقُ الْمُسْتَعُ الْمُسْتَعُولُ الْمُسْتَعُولُ الْ

فآية القدرة البارعة الإلهية لإمكانية المعاد، باهرة في ﴿أَنَا حَمَلْنَا ذُرِيَّتُهُمْ فِي الْمُشْجُونِ ﴾ رحمة كامنة تظهر يوم المعاد، كما كانت لذريتهم.

﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِن مِتْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾ هم أنفسهم، فبعدما حُملوا في أصلاب آبائهم في الفلك المشحون كنعمة سابقة سابغة، يُحملون هم كآباء حاملين ذريتَهم في مثله تداوماً في أنسال بني الإنسان.

ففيما تعني «هم» في ﴿ دُرِيَّتُهُمْ ﴾ الآباء فقط من بني آدم، فالأبناء أيضاً آباء لآخرين كما الآباء أبناء للأولين، فلا يصح ﴿ دُرِيَّتُهُمْ ﴾ إلا كونها إضافة الشيء إلى نفسه، والمقصود ذرية الأرواح لمكان ﴿ دُرِيَّتُهُمْ ﴾ وهي الفطر لأنها أعمق أعماق الأرواح كما النطف أعمق أعماق الأجساد، فالأرواح تتبنى الفطر كما الأجساد تتبنى النطف والتفصيل راجع إلى محله.

سورة الإسراء، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآيتان: ١٠، ١١.

وهنا ﴿ مِن مِتْلِهِ ﴾ دون «مثله» لتعم كافة أمثاله مما يُركب. فالمماثلة بين فلك نوح المشحون، قد تكون تامة، ولا تعنيه ﴿ مِن مِنْلِهِ ﴾ إذ لا مثيل له تاماً طول التاريخ الإنساني، أم غير تامة تلمح لها «من» فقد تكون مماثلة في «المشحون» نسبياً، أم – فقط – في كونه فلكاً، أم وحتى أية سفينة أمّاهيه من مركوبات بحرية، أم – فقط – في كونه مركوباً بحرياً أو برياً أو جوياً، مصنوعاً أم حَيواناً وأيّاً كان من مركوب طول الزمان وعرض المكان، فقد تعني «من مثله» كل هذه الأمثال على اختلافها كوناً وكياناً.

فالآية - إذاً - على غرار ﴿وَالْخَيْلَ وَالْمِعَالَ وَالْحَمِيرَ لِنَرْكَبُوهَا وَلِينَةً وَيَعْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ أَذ تشمل ما علّه شملته آية ﴿وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾ - ﴿وَطَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ﴾ أَفْلُكِ وَالْأَنْعَنِهِ مَا تَرْكَبُونَ﴾ (٢) ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِن الْفُلْكِ وَالْأَنْعَنِهِ مَا تَرْكَبُونَ﴾ (٣) اللّهم إلّا بفارق المضي في ﴿وَخَلَقْنَا﴾ هنا واليخلق، هناك حيث تخرج المخترعات المستقبلة عن نطاق الآية ويبقى ما مضى.

فتعم كل ما صنعه الإنسان ويصنعه من سفن فوق البحرية وتحت البحرية والجوية والجوية والجوية البحرية والجوية البحر كما في الفضاء والبر، بمختلف الوسائل الشراعية بالرياح، والبترولية والكهربائية والذرية أمَّاذا؟.

﴿وَخُلَقْنَا لَمُم﴾ لا ينافي أنها من صنعهم، فإن الله هو خالقهم وخالق المواد والطاقات التي يستخدمونها، وخالق العقل الذي يدبرها كيف يخترعها؟ فهم بما صنعوا خلقناهم وخلقنا لهم، فنصيب الصانعين والمخترعين مما صنعوا أو اخترعوا بجنب ما خلق الله ضئيل هزيل، إذ لا يبقى لهم منها إلا اختيار الفعل، وهو أيضاً من خلق الله، فهي من حيث الخلق والصنعة إلى الله أنسب منها إليهم وأقرب.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٨.

<sup>(</sup>۲) سورة المؤمنون، الآية: ۲۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ١٢.

﴿ وَإِن نَشَأَ نُغَرِقَهُم ﴾ لا تشمل مركوبات البر، ولكنها تعم البحرية وفوق البحرية، ثم البحرية ﴿ وَإِن نَشَأَ نُغَرِقَهُم ﴾ تعم غرقهم في سفينة نوح. إذا ﴿ وَلَلا صَرِيحَ لَهُم ﴾ تعم ولا كيان إذ هم ذرية في أصلاب آبائهم وبأحرى ﴿ وَلَا يُنقِدُونِ ﴾ .

ثم في سفن أخرى ﴿فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾ تعم صراخهم كما هم في الفلك المشحون، والذي يستجيبهم في صراخهم، ولذلك ﴿فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾ دون «لا صراخ لهم» علّه ليشمل الأمرين، ثم ﴿وَلَا يُنقِدُونِ ﴾ حتى إذا كان لهم صريخ وصراخ، إذ لا يقدر أحد أن ينجيهم والله يشاء أن يغرقهم!

فلك في خِضِمِّ البحر الملتطم كالريشة في مهب الرياح المتماوجة وعصف في بثْج الأمواج الهائجة، لا يدرك هوله إلَّا غامر البحار، فمن ذا الذي ينجي الغرقي حين تقطعت بهم الأسباب ﴿ إِلَّا رَحْمَةٌ مِّنَاً وَمَتَنَعًا إِلَى حِينِ ﴾.

أجل ﴿ فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾ من غرقه تعالى ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا ﴾ وهنا يصح المقال: أعوذ بك منك، وبرحمتك من عذابك، ﴿ وَمَتَنعًا إِلَىٰ حِينِ ﴾ قرر في الذكر الحكيم واللوح المحفوظ، متاع الحياة ابتلاءً وامتحاناً لعلهم يتقون.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ آنَقُواْ مَا بَيْنَ أَيَدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُو ثُرْمُونَ ۞ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنَ ءَاكِنَةِ مِّنْ ءَاكِتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ۞﴾:

رغم كافة الآيات الدالة على المبدأ والمعاد هم أولاء الحماقي الأغفال لا يتبصرون بها ﴿وَإِذَا قِيلَ . . . لَعَلَكُو نُرْحُمُونَ﴾ لا يتقون.

لا يأتي هنا صراح الجواب إذ هو معروف من حالهم النكدة البئيسة، وبما يعمم حالهم: ﴿إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْمِنِينَ ﴾ و﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ ﴾ تعم: حالهم الحاضرة وما تستقبلها يوم الدنيا، وحياتهم الأخرى التي يستقبلونها بعقوبات فيهما فإنهما ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ ﴾ كما وأن «ما خلفكم» تعم حالهم الغابرة هنا والحياة الدنيا بأسرها التي يستدبرونها بما أصاب مَن قبلكم من عقوبات،

وتقوى الآخرة هي حصيلة تقوى الدنيا بترك الطغوى فيها<sup>(١)</sup> والتذكر بآيات الرب والتربِّي بها.

هذه الآيات الصارمة هي بذواتها تكفي هزَّة وارتعاشة وانتفاضة لقلب مفتوح، ولكنهم على قلوبهم أقفالها ورينها ﴿كَلَا بَلِّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (٢).

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ أَنْظُعِمُ مَن لَوْ يَشَاَهُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُم إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ۞﴾:

كلمة إيمان يقولها النبي على والذين آمنوا، للذين كفروا ﴿ أَيْفِتُواْ مِمَّا مَعْلَكُمُ اللّٰهُ ﴾ رزقكم لا لكم - فقط - أنفسكم بل و ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعْلَكُمُ الشَّاخُلِينَ وَمَنُوا اللّٰهِ اللهِ عُجاب من قولة الإيمان، أن الرزق إنما هو بمشيئة الله، وليس إنفاقنا إيماناً بل هو شرك بالله واستقلال بجنب الله، فلو شاء الله لأطعمهم، دون حاجة إلى مطالبة وسيط والتكدي من عباده المرزوقين، فإذ لم يطعمهم الله لم يشَأ إطعامهم، فهل نحن أنداد له ألدّاد حتى المرزوقين، فإذ لم يطعمهم الله لم يشَأ إطعامهم، فهل نحن أنداد له ألدّاد حتى نخالف مشيئته، أو نَخلُفه في رازقيته؟ ﴿ إِنّ أَنتُم ﴾ المؤمنين ﴿ إِلَّا فِي ضَلَالٍ الوحيدة ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ (٥) لا ما سعاه غيره، فلا يرزق أحد إلّا الوحيدة ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ (١) لا ما سعاه غيره، فلا يرزق أحد إلّا قدر سعيه، وأنتم تطالبوننا خلاف هذه السنة الإلهية.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٨٨ ح ٥٧ في المجمع روى الحلبي عن أبي عبد الله عَلَيْتُهُمْ قال: معناه اتقوا ما بين أيديكم من الذنوب وما خلفكم من العقوبة.

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة النجم، الآية: ٣٩.

إن حماقى الطغيان لم يشعروا، أو تجاهلوا الحقيقة الناصعة في الفرق بين المشيئتين: التكوينية والتشريعية، فقد يشاء الله أن يرزق بسعي أم دون سعي ولا راد لمشيئته، وهما وجهان من مشيئة التكوين كسنة إلهية أولى في الأرزاق، وقد يشاء أن يُنفِق المرزوقون المخلّفون من فضل ما آتاهم ربهم للذين لم يُؤتَوا قدر الكفاف تحنناً وامتحاناً، ولكي يرتبط الخلق برباط العطف والحنان ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ﴾ سعياً في طلب الرزق، وسعياً في إنفاق العفو ﴿وَيُسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَغُو ﴾ (١) وهذا من خالص إيمان التوحيد، وهنالك تتوارد المشيئتان: التشريعية بالإنفاق، والتكوينية أن يرزق الفقراء بأيدي الأغنياء.

والحياة الدنيا ككل هي دار ابتلاء بتجاوب المشيئتين، فمن عصى الله لن يغلبه في مشيئته الأولى، بل هي الثانية التي يُعصى فيها، ومن أطاعه لم ينصره في أمر يعجز عنه، وإنما تشرَّف بكونه من أداة مشيئته.

وقد تكون هذه القالة الضالة من المجبرة وكما ﴿وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوَ شَآءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِـهِـ مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِـ مِن شَيْءٍ﴾(٢) ﴿وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ الرَّمْنَنُ مَا عَبَدْنَهُمُ ﴾(٣) حصراً للأفعال كلها في مشيئة الله دونما وسيط الاختيار.

هي قولتهم في كل شيءٍ، وقولة مَن سواهم من المغالطين أننا مهما كنا مختارين فالرزق بيد الله ﴿أَنْظُمِمُ مَن لَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ أَطْعَمُهُۥ إِنّ أَنتُمْ إِلّا فِي ضَلَالِ مُبِينٍ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٢٠.

﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَنِعِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِمُونَ ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ اللَّهِ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ قَالُوا يَنُويْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنّا ۗ هَنَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَبَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ إِنَّ فَأَلْيُومَ لَا تُظْلَمُ نَفْشُ شَيْعًا وَلَا تَجْمَزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ ﴿ فَهُ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالِ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ لَهُ مَا يَدَعُونَ ﴿ لَهُمْ مَا يَدَّعُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الْأَرَآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الْأَرْآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْأَرْآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْأَرْآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَا عَلَا عَا سَلَمٌ قَوْلًا مِن رَّبٍّ رَّحِيمٍ ١ وَآمَنَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ١ أَلَوْ أَعْهَد إِلَيْكُمْ يَنْبَنِيَّ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُّ إِنَّامُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴿ اللَّهِ اللّ وَأَنِ ٱعْبُـدُونِي ۚ هَٰذَا صِرَطُ مُسْتَفِيهُ ۞ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ حِبِلًا كَثِيرًا ۗ أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ۞ هَلذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ۞ اصْلَوْهَا ٱلْيُومَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ۞ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ ٱقْوَهِمِهُمْ وَتُكَلِّمُنَّا أَيْدِيهِمْ وَتَثْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ الله

﴿وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُم صَلِيقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) نجد نفس الصيغة في ١٠: ٤٨ و٢١: ٣٨ و٣٤ و٢٧: ٢٥: ٢٥. وآية يس خامستها.

المصدقين، وما هي الصلة بين كونهم صادقين وأن يعلموا متى وعدُ يوم الدين؟! أليس يعلم كلُّ منا بيقين أنه سوف يموت ولكنه لا يدري متاه ومُداه، فهل لنا نكران موتتنا إذ لا نعلم وقته بيقين؟ إن هي إلَّا هرطقة حَمقاء يخيِّلون إلى الحمقاء كأنها حجة على كذب هذا الوعد!

ولا جواب لهذا السؤال - وبعد كافة البراهين القاطعة على إمكانية وضرورة المعاد - لا جواب إلَّا واقعه، إذ لا انتظار بعد لجواب آخر:

﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَجِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِمُونَ ۞ :

وإنها صيحة الإماتة لقيامة التدمير، وتتلوها صيحة أخرى لقيامة التعمير، وترى كيف ينظرونها وهم ينكرونها؟ إنه واقع الانتظار وإن كانوا ينكرون، حيث المنتظر لهم واقع الجواب، فإذا لا تقنعهم البراهين القاطعة فلتكفهم صيحة واحدة تأخذهم وهم يخصمون.

إنهم ما ينظرون إجابة عن ﴿مَقَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ ﴾ فحتى لو حُدِّد لهم كذبوه وزيادة، فليس لهم - إذاً - إلَّا واقع الانتظار لواقع الجواب وآخر الدواء الكي!

إن الصيحة الواحدة تأخذهم على غفلة ونكران، إذا فالارتجاف أتم والإيخاف أعظم وأطمُّ، وتكفيهم إجابة عن سؤالهم المستهزئ المتعنّت، ثم الصيحة الثانية واقعة وليست إجابة بعد الأولى، ولذلك ﴿مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَة وَيُودَة مَّا لَهَا مِن فَوَاقِ ﴾ (١) وتلكم ويُودَة كُلُ لا أكثر، ﴿وَمَا يَنظُرُ هَا وَلَا صَيْحَة وَيُودَة مَّا لَهَا مِن فَوَاقِ ﴾ (١) وتلكم الصيحة الواحدة تجعلهم حيارى لحد:

﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ۞ :

أهلهم كأمثالهم في أخذة الصيحة، فأين التوصية لهم أو الرجوع إليهم؟

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ١٥.

وحتى إذا لم تأخذهم! فالصيحة هي المانعة لهم عن هذه أو تلك وكما يروى عن الرسول على التقومن الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما فلا يتبايعانه ولا يطويانه، ولتقومن الساعة وهو يليط حوضه فلا يسقى فيه، ولتقومن الساعة وقد انصرف الرجل بلبن لقحته فلا يطعمه، ولتقومن الساعة وقد رفع أكلته إلى فمه فلا يطعمها (1).

ثم تتلو الصيحة الواحدة نفخة هي الصيحة الثانية للإحياء: ﴿ بَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ بَوْمُ ٱلْخُرُوجِ ﴾ (٢):

# ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ۞ ٢:

ليس الصور جمعاً للصورة، وقراءة الفتح مردودة لمخالفتها المتواترة، ولرجوع ضمير المفرد المذكر إليه في سائر القرآن: ﴿ثُمُّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يُظُنُرُونَ﴾.

وهنا نفختان هما الصيحتان، وصيحتان هما النفختان: ﴿وَنُفِخَ فِي الصَّهُورِ فَصَعِقَ مَن فِي اَلسَّمُونِ وَمَن فِي اَلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآةَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيكُمُّ يَنْظُمُونَ﴾ (٣) ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ فَفَذِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآةَ اللَّهُ وَكُنُّ أَنْوَهُ دَخِينَ﴾ (٤).

والصور هو البوق الصارخ في أعماق الأرواح فتفيق عن صعقتها الناتجة عن النفخة الأولى بأبدانها المثالية، وفي نسل الأبدان الدنيوية على قدر.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ٢٦٥ - أخرج سعيد بن منصور والبخاري ومسلم وابن المنذر وأبو الشيخ عن أبي هريرة قال قال رسول الله على : . . .

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ٨٧.

وهو نقرة الناقور<sup>(۱)</sup> تضرب إلى الأعماق ﴿فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾.

فكما الصيحة الأولى أماتتهم لوطئتها، كذلك الثانية تحييهم لوقعتها، إزعاجة لها فاعليتها، إماتة مرة وإحياءة أخرى، ولا عوان بين إماتة وإحياء للأرواح، فالصيحة الصور بين إماتة كالأولى وإحياءة كالثانية، ولأن الأرواح وإلا من شاء الله – مُصعَقة في النفخة الأولى، كما الأبدان ميّتة، فنسلهم من أجداثهم إلى ربهم هو إفاقة الأرواح ورجعها إلى أبدانها ﴿فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ مِنْ أَجْدَاتُهُمْ إِنِينَ ﴿ وَكُلُّ أَتَوَهُ دَخِرِينَ ﴾ (٣).

وترى ما هو نسلهم من أجداثهم إلى ربهم؟

الأجداث هي القبور: الأمكنة التي تحوي الأجساد برزخية ودنيوية بأرواحها، سواء أكانت تحت الأرض أمّاذا؟ مجموعة الأجزاء أم متفرقة، منضمة إلى أشياء أو أبدان أخرى أم مستقلة، فإنها لا تضلُّ عن علم الله مهما ضلت عنا، فللكل أجداث لأجسادهم وأرواحهم وهي المَحالُ التي تضمها: ﴿وَقَالُواْ أَوِذَا صَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَوِنًا لَنِي خَلْقِ جَدِيدٍ مَنَ الْأَبْدَلُ سِرَاعًا كَأَنَّهُم مَلَكُ الْمَحِوْنَ مِنَ الْأَبْدَانِ سِرَاعًا كَأَنَّهُم الله نَعْبُ وَفِيفُونَ فِي الْمُحَدِّدُ مَنَ الْأَبْدَانِ سِرَاعًا كَأَنَّهُم الله نَعْبُ وَفِيفُونَ فِي الله والمعاد.

<sup>(</sup>١) راجع ج ٣٠ من تفسير سورة النبأ ففيه نبأ فصل عن الصور.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة، الآيتان: ١١، ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة المعارج، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة القمر، الآية: ٧.

والنسل هو الانفصال ﴿وَهُم يِّن كُلِّ حَدَبِ يَنسِلُونَ﴾ (١) انفصالاً من كل المرتفعات، كما انفصال الذرية عن الآباء: ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسَّلُهُ مِن سُلَلَةٍ مِّن مَّآءِ مَن المَّرَفِ الْمُوْتِ الْمُرْثِ الْمُقْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسَلُ ﴾ (٢) ﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَكَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُغْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسَلُ ﴾ (٢).

أفترى أن نسلهم من أجدائهم هو - فقط - انفصالهم عنها بأجسادهم؟ وليس كل انفصال نسلاً! بل هو انفصال خاص في انفعال خاص كنسل الذرية عن الآباء وهو الخاص بيوم الدنيا، ونسل الإنسان مرة أخرى يوم الأخرى دون آباء ﴿كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾(٤) ولكنهم ينسلون هنا سراعاً دون مكوث الأولى في رحم أمّاذا؟.

فإذا كان العود كالبدء إلَّا في الآباء والمكوث في الأرحام، فليكن ﴿ يَنسِلُونَ ﴾ خلقاً لهم جديداً لهم كما خلقوا أوَّل مرة.

إنهم ينفصلون بكل أجزائهم عن كل اتصال غريب، ثم تنفصل أجزاؤهم الأصيلة التي عاشوها في حياة التكليف وكل الحياة، ثم تنسل هذه الأجزاء لخلق آخر كالأوّل، دون اختلاف عن الخلق الأوَّل إلَّا فيما نعلمه هنا<sup>(٥)</sup> أمَّاذا؟ سراعاً ودون أصلاب وأرحام! فنطفته التي خلق منها أوَّل مرة بطول الآماد والأبعاد، يخلق منها مرة أخرى دون أبعاد وآماد، ودون أصلاب وأرحام.

وهنا نسل الأرواح هو انفصالها عن صعقتها، ونسل الأبدان كما بيناه،

سورة الأنبياء، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) كخروج النطفة من الصلب والترائب واستقرارها في الرحم طول مدة الحمل، وتنقُّلها من صورة إلى صورة حتى أنشأها الله خلقاً آخر.

ثم الأرواح ترجع إلى أبدانها، وهذا النسل المثلث يكون إلى ربهم ﴿فَإِذَا هُمْ وَقِادًا هُمْ وَقِادًا هُمْ

إن النفخة الثانية تنسلهم إلى ربهم سراعاً دون مَهَل، خلاف ما كانوا ينسلون من الأصلاب والأرحام يوم الدنيا، وأنهم يوم الدنيا كانوا ينسلون إلى ربهم بربوبية الامتحان بالتكليف، وفي الأخرى ينسلون إلى ربوبية الجزاء دون تكليف، وأين نسل من نسل، يوم الوصل ويوم الفصل؟

﴿ قَالُوا يَنُولِلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقَدِنّا أَ هَلَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ :

الويل والعويل هناك ليس إلا لمن كذب الرحمن والمرسلين، وكذب بيوم الدين، ولكنما المرقد يعمهم وجميع المكلفين، وما أحسنه وأوضحه تعبيراً عن الحياة البرزخية بالمرقد، ضلع متضلع بين مربع الاحتمالات في الحالة البرزخية (٢) وهي الآية الوحيدة اليتيمة التي تحمل لها سمة المرقد، والرقدة هي النومة مقابل اليقظة ﴿وَفَحْسَبُهُمُ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ فالمرقد هو الرقدة وزمانها ومكانها.

ولأن القرآن كتاب هدى وبيان، فليس ينقل مقالة زائفة زائغة إلّا زيفها، فهم - على كفرهم - مصدَّقون في ﴿مَرْقَدِنَا ﴾ لا سيما وهم في نهاية البرزخ وبداية القيامة، فليسوا ليكذبوا على الله وهم في يوم الله.

إنهم حينذاك ﴿قَالُواْ يَكُوَّلُنَا﴾ وقد كنا نكذب بيوم الدين وهذا يوم الدين ﴿مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنًا ﴾ وقد كنا راقدين قبل بعثنا في برزخنا.

أترى كيف يعبر عن الحياة البرزخية بالمرقد وهم فيها أحياء يرزقون أو

سورة الزمر، الآية: ٦٨.

 <sup>(</sup>٢) فبعد التأكد من الحياة البرزخية كنا بين محتملات أربعة رابعها المرقد، والثلاثة الأخرى هي اليقظة الدائمة والرقدة الدائمة وغلب اليقظة على الرقدة، وعكسها وهي الرابعة.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ١٨.

يعذبون؟ لأن الغالب لهم فيها الرقاد دون رزق فيه ولا عذاب، فإنما اليقظة لهم بكرة وعشي ﴿وَهَامَ رِزْفُهُمْ فِيهَا بُكْرَة وَعَشِيًّا ﴾ (١) ﴿وَحَاقَ بِاللِّ فِرْعَوْنَ سُوّءُ الْعَذَابِ فِي النَّاكُ لَهُ مَرْمُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا اللَّهُ الْعَذَابِ فَي النَّاكَ أَدْخِلُوا عَالَ فَرُعَوْنَ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وكما أن غرفة النوم يغلب فيها النوم واليقظة قلة قليلة كمقدمة له ومؤخرة عنه، كذلك البرزخ هو كغرفة النوم، وهذا هو الذي يحملهم أن يقولوا ﴿لَإِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴿ أَمَاذَا مِن قلة قليلة مِن لبثهم في برزخهم.

وترى كيف يستنكرون بعثهم عن مرقدهم في عُجاب، وبحَسْبِهم الحياة البرزخية دليلاً صارماً على حياة الحساب الجزاء بعد الموت؟

﴿ يَوْيَلْنَا ﴾ ليست إلّا تصديق الويل لهم ما لم يكونوا يحتسبون و ﴿ مَنْ الْمَعْمَنَا ﴾ ليس استنكاراً ، بل هو استعجاب ، ولم تبرهن لهم الحياة البرزخية إلّا نفسها ولمّا يعلموا بيقين أنهم مبعوثون ليوم الدين ، إذ تعرَّق الكفر في أعماقهم لحد لا يخرج إلّا بواقع الحياة الحساب ، فقالوا : ﴿ يَوْيَلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنًا ﴾ ثم أجابوا هم أنفسهم ﴿ هَلَذَا مَا وَعَدَ الرَّمَنُ ﴾ أن نبعث من مرقدنا ﴿ وَصَدَفَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ فيما أرسلوا به ومنه بعثنا ، أو أن الجواب من الله أو من يجيبهم عن الله ؟ قد يعنهما «هذا . . . » ولو خُص بغيرهم لجيء بما يخصه ، ك «قيل» أو «قلنا» ، ثم «الرحمن» دون «الرحيم» مما يلمح أنه قولهم مهما همّ غيرَه ، فلو كان قول الرحمن لكان «وعد الرحيم» حيث الرحمة الرحيمة هي المقتضية للحياة الحساب ، مهما اقتضت الرحمانية إمكانية العود في المعاد ، وليس – أخيراً – وعد الرحمن إجابته تعالى عن فاعل البعث ، وإنما تحقيق الوعد وتطبيق الصدق .

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآيتان: ٤٥، ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ١٩.

## ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَبِهِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُعْضَرُونَ ﴿ ﴿ إِن كَانَتُ الْمُعْضَرُونَ ﴿ ﴿

﴿إِن كَانَتُ النفخة الثانية في الصور كما الأولى ﴿إِلَّا صَيْحَةُ وَبَدِدَهُ فَالنفخة هي الصيحة النقرة ﴿وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدَةٌ كَلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ﴾ (١) دون تكلّف الزيادة، فصيحة واحدة تخضرهم لدى ربهم إحياءة!

أترى ليسوا هم أولاؤهم محضرين عند ربهم حتى يصبحوا في الأخرى محضرين؟ . . . بلى قد كانوا ولكنهم في امتحان الإختيار، ثم هم يوم الأخرى ليس لهم امتحان ولا اختيار، فهم فيها ﴿ بَمِيعٌ لَّذَيْنَا عُمْمُونَ ﴾ حضوراً مطلقاً بعدما كانوا عنده بمطلق الحضور، وأين حضور من حضور؟

حضور قد يتخلف عن مرضاته وليس فيه هناك حساب ولا عقاب، وحضور لا يتخلف وفيه الحساب فالعقاب أو الثواب.

و ﴿ بَمِيعٌ ﴾ تجمع الأولين والآخرين خروجاً عن خصوص الكافرين: قل إن الأولين والآخرين لمجموعون إلى يوم الدين ف «ذلك يوم الجمع» أم يخص الكافرين حيث المُحضر تلمح لحضور مكره، وليس في حضور المؤمن لذلك المحضر أي مكره! وآيات «المحضرين» تخص الكافرين.

## ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا تُظُلُّمُ نَفْسٌ شَكِئًا وَلَا تَجْمَزُونَ إِلَّا مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ۞ :

لا تظلم نفس انتقاصاً في ثواب يستحقه بفضل الله كما وَعَد، أم في عقاب بزيادة فإنه بعدل الله كما أوعد، وعلى أية حال ف ﴿ لَا ظُلَمَ الْيُومَ ﴾ (٢) فلا نفسٌ تَظلم نفسها حيث الحقائق مكشوفة والظلم نتاج الجهل أو الجهالة، ولا أية نفس تظلم غيرها – وكذلك الأمر – ولا أن الله يظلم نفساً، فإنما

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ١٧.

يحتاج إلى الظلم الضعيف، فلا المظلوم يوم الدنيا يُظلم في الأخرى ألا يُقتص من ظالمه كما يحق، ولا الظالم يُظلَم أن تزداد عقوبته على ظلمه، فالجو هناك جو العدل والفضل، وفي «اليوم» لمحة باهرة بانحصار الظلم في حياة التكليف الدنيا، وأما في البرزخ والأخرى فـ ﴿لَا ظُلَمَ ٱلْيَوَمُ كَلاف ما في الأولى ﴿وَمَا ظُلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ خلاف ما في الأولى ﴿وَمَا ظُلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١).

ثم وليس هناك جزاء ﴿إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ عمل الجوانح والجوارح في عقائد وأعمال صالحة أم طالحة، وأما النيات فما هي بأعمال على أية حال، وإن كان المؤمن يثاب بنية الخير فبفضل الله وليس جزاء إذ لا عمل، كما وفضل الثواب له عِدةً وُمدةً إنما هو بفضل الله، لا جزاء يزيد عن العمل، ثم العدل في عقاب الطالحات يقتضي جزاءً وفاقاً، ومن أقله تجاوب الجزاء والعمل في كونهما محدودين عِدة وعُدة وتأثيراً.

وترى كيف يصدق ﴿مَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾ على عقيدة القلب، وكيف تمثّل بخيرها وشرها جزاءً وفاقاً ؟ العمل حين يقابل الإيمان فهو عمل الإيمان، وحيث يطلق يعمه وعمل الجنان، بل هو أحرى بصيغة العمل حيث يصاغ العمل عن العقيدة، ولأن العمل هو بملكوته وحقيقته هو الجزاء فليتمثل أياً كان من عمل الأركان والجنان، بل والبيئة الصالحة تتمثل كما الأعمال، كل على حِدة.

ولئن لم تعن ﴿مَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ﴾ عقيدة القلب - إذا - فلا جزاء بها إلّا ما يُعمل وِفقها أو خلافها، اللّهم إلّا بتأويل أن العمل هو الجزاء ليس إلّا، حيث العقيدة تبرر في الأعمال على أية حال، ثم صالح العمل مشروط فيه صالح العقيدة والنية كما طالح العمل بطالحها، صالحاً بصالح وطالحاً بطالح.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٣٣.

ولأن المجزيين لا يُجزَون إلّا ما كانوا يعملون، فلا موقع للظلم، فحتى أن الجزاء ليس انتقاماً في العقاب أو ثواباً في الصواب، فإنما العمل والعمل فقط هو الجزاء يوم الجزاء، بفضل الله أو عدله.

ولئن سُئلنا فما هو - إذاً - موقف الحسنات الحابطة بأسبابه والسيئات المعفوة بأسبابه؟ فالجواب أن الجزاء هو العمل الذي يبقى مع الإنسان إلى يوم البقاء، دون الحابط المعفو، فالتائب عن الذنب كمن لا ذنب له، كما الحابطة حسناته لا حسنات له!

ثم إنّ العمل أيّاً كان فهو محدود بحدود، فالجزاء الذي هو العمل كذلك محدود بحدود، ومهما خرج الثواب عن حدود (مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ) فإنما هو بفضل الله، فقولة القائلين بالعذاب لغير النهاية للخالدين المؤبدين فرية ظالمة هاتكة لساحة رب العالمين وأرحم الراحمين، ولقد بيناها في طيات آياتها كراراً ومدراراً.

﴿ وَمَا صَحُنتُ مِن تَعْمَلُونَ ﴾ في بُعديه جانحة وجارحة ، فإنه في باطن ملكوته يوم الملكوت هو الجزاء ، فليس الجزاء العقاب يومثل انتقاماً ، بل هو ظهور ما كان خفياً في عالم الخفاء ويصبح حلياً في عالم الظهور : ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِى عَالَم تَعْفَلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَمَرُكَ الْوَمْ حَدِيدٌ ﴾ (١) وعلى حد المروي عن الرسول على : ﴿ إنما هي أعمالكم ترد عليكم » فأهل العذاب : ﴿ يَسْتَقْبِلُونَكَ وَالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً إِلْكَفِرِينَ ﴾ (٢) وهم في الدنيا ، في غفلة عنها ، ثم ويحيط بهم وهم يحرقون بها! وأهل الثواب : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفَسٌ مَّا أَخْفِى لَمُم مِن ويحيط بهم وهم يحرقون بها! وأهل الثواب : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفَسٌ مَّا أَخْفِى لَمُم مِن ويحيط بهم وهم يحرقون بها! وأهل الثواب : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفَسٌ مَّا أَخْفِى لَمُمْ مِن المَانِ حَالَة ، ولا خفاء في

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة، الآية: ١٧.

الدار الآخرة حيث ترى نفس كل جزاءه بالحسنى، فإنما الخفاء هنا، فالصورة الجلية للصالحات أتعاب وحرمانات، ثم الصورة المخفية ثواب ورحمات ﴿جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ يحمله العمل بملكوته!.

لقد طويت الحوار حول يوم القرار في سرعة خاطفة عاطفة تلك المشاهد الثلاثة ببعض، متخطية إلى حالات لكل من أصحاب الجنة وأصحاب النار:

## ﴿إِنَّ أَصْحَبَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَنَكِهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

إنهم - والحمد لله - في شغل عمن سوى الله وعما سوى المجنة في الكهون متفكهون فيها متنعمون بنعمها كلها ﴿وَرِضُونٌ مِّنَ اللَّهِ أَحَبَرُ ﴾ (١) فهم «فاكهون» بكل فكاهات وفاكهات الجنة، فلا تعني ﴿فَكِهُونَ ﴾ أكل الفاكهة إذ يأتي بعد هنيئة ﴿فَكُمْ فِيهَا فَكِهَدُّ ﴾ ثم «فَكَه» لا تعني أكل الفاكهة مهما شمله، فإن من الفكاهة حديث ذوي الأنس ﴿وَإِذَا انقلَبُوا إِلَىٰ آهلِهِمُ انقلَبُوا فِيهَا فَكِهِينَ ﴾ (٢) ﴿وَنَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَكِهِينَ ﴾ (٣) ولا تختص النعمة بالفاكهة بل هي مطلق النعمة روحية ومادية: ﴿فَكِهِينَ بِمَا ءَالنَهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ مطلق النعمة روحية ومادية: ﴿فَكِهِينَ بِمَا ءَالنَهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ مُطلق النعمة كونهم فاكهين التفكه بالعذارى «حواجبهن كالأهلة وأشفار أعينهن كقوادم النسور» (٥).

وكأن الفاكهة أيضاً من الفكاهة فإنها نافلة الطعام وزهرته، وعلّ كل نافلة عن اللازم فاكهة، من عذاري الحور فإنهن نافلات الزوجات

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الطور، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ٣٨٩ ح ٦٥ في مجمع البيان في الآية وقيل شغلوا بافتضاض العذارى عن ابن عباس وابن مسعود وهو المروي عن الصادق عليه قال: حواجبهن...

الإنسيات، ومفاخر الملابس والمساكن، ومؤنسات المقالات والمبصرات أمّاذا من الماديات، وكذلك من المعنويات، ولذلك ترى الآيات التالية تذكر موارد من هذه كمصاديق لـ «فاكهين» ومنه فاكهة الأزواج:

و ﴿ فِي شُغُلِ ﴾ دون «على» أو «الشغل» يشغل البال بحيطة الفكاهة عليهم كأنهم فيها غارقون، لمكان «في» وأن شغلهم لا يوصف عِدةً وعُدةً لمكان التنكير ﴿ فِي شُغُلِ ﴾ !

وأفضل الشغل يوم الله وفي دار الله وبجنابه وحضرته القدسية: ﴿وَرِضُونَ أُ مِن اللّهِ أَكَبَرُ ﴾ (١) فأشغل ﴿شُغُلِ ﴾ لهم الحالة الروحية الغالية بلقاء المحبوب، ومن ثم ﴿فِي شُغُلِ ﴾ هامشي بمظاهر النعم، وذلك هو المشغول فيه.

وأما المشغول عنه فهو الطريق الشاق الطويل يوم الدنيا، المليء بالأشلاء والدماء، بالمكروهات والحرمانات وطول التصبُّر عن اللذات والمحرمات.

فهم يومثلِ في شغل عن كل ذلك وعن كل مُسابب ومُناسب لا يناسب رحمة الله ولا تناسبه.

﴿ مُ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ۞ :

وترى من هم ﴿وَأَزْوَبَهُمُز﴾؟ أهم حلائلهم؟ ولسن كلهن من أصحاب الجنة! والتي هي منهم تشملها ﴿أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ﴾!

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

ف «أزواجهم» هنا وهناك هم الأتباع، سواء أكانوا من أزواجهم سببيًا كالبعولة والزوجات، أم سواهم، ف «هم» فيهما تعني الأصلاء من أصحاب النار رجالاً ونساء، و «أزواجهم» هم الفروع منهما رجالاً ونساء، مهما شملت الحور العين (١) وبين البعولة وزوجاتهم من أهل الجنة والنار عموم من وجه!

إذاً ف «هم» لا تختص بالبعولة، كما «أزواجهم» لا تختص بالزوجات، فمن الزوجات من هن أهل النار، فمن الزوجات من هن أهل النار، كما العكس كذلك، فتفسير «أزواجهم» بحلائلهم تفسير رديء لا إجابة صالحة عن مشاكله...

و ﴿ فِي ظِلَالٍ ﴾ هنا وفي سائر القرآن لأصحاب الجنة لمحة صريحة أن هناك شمساً يستظل منها ، وإلّا فلا موقع لظلال إذ لا شمس مشرقة وحارة ف ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهُمَ خِلَلُا فَلا مُوقع لظلال إذ لا شمس مشرقة وحارة ف ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهُمَ خِلَلُا فَلَا طَلِيلًا ﴾ (٢) و ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِ ظِلَالٍ وَعُيُونِ ﴾ (٤) ﴿ وَظِلْ مَعْتُونِ ﴾ (٤) مُرَظِلِ مَعْدُورِ ﴾ (٥) و ﴿ أَكُلُهُمَ وَظِلْهُما ﴾ (٦) آيات بينات تجاوب ﴿ فِي ظِلَالٍ ﴾ أن هناك شمساً ، ثم آية الزمهرير تُصارح : ﴿ لَا يَرَونَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا ﴾ (٧) .

إن ظل الجنة عن الشمس من ميزات أصحابها، والسالبة بانتفاء الموضوع مسلوبة عن مذهب الفصاحة والبلاغة، مهما ذهب إليها المنطق

<sup>(</sup>۱) المصدر في روضة الكافي عن أبي جعفر عليه قال سأل رسول الله على – حديث طويل وفيه عن حال أهل الجنة – والمؤمن ساعة مع الحوراء وساعة مع الآدمية وساعة يخلو بنفسه على الأرائك متكناً ينظر بعض المؤمنين إلى بعض.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة المرسلات، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٥) سورة الواقعة، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الإنسان، الآية: ١٣.

تجويزاً عقلياً، ثم في ظلال لا يختص بظلال الأبنية والأشجار وسائر المظلات، بل وقبلها الأهم منها وأحرى ظلُّ الله وظل رسول الله على وعترته الطاهرين المنظلات الظاهرية هي فوق المستظلين وهم تحتها لا فيها، ولكن «في» تعني فيما تعني مع الظلال الظاهرة، الظلال الباطنة التي يُستظل فيها، كما وأن تنكير ﴿ ظِلَالٍ ﴾ يلمح بذلك، فإنه ظل ظليل بمدِّ طويل يشمل الأرواح والقلوب والأفئدة.

## ﴿ لَمُمْ فِيهَا فَنَكِهَةٌ وَلَهُمْ مَّا يَذَعُونَ ۞﴾:

﴿فَكِهَةُ﴾ كما يشتهون من كمها وكيفها و﴿يَلَـَّعُونَ﴾ كما يشتهون.

وماذا تعني ﴿مَا يَدَّعُونَ﴾؟ إنه من الادِّعاء: الافتعال من الدعوى، أي: ما يتطلَّبون لأنفسهم ويتمنون دونما حد ولا حدود: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِمَ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴿ اللهُ مِن عَفُورٍ تَحِيمٍ ﴿ اللهُ وَعَلَّ الفارق بين الاشتهاء والادِّعاء أن الثاني اشتهاء ظاهر في طلب، والأول يعمه ودون طلب، وأنه يعم الادعاء في الأولى كما الأخرى، والأول اشتهاء يوم الأخرى: ﴿وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ﴾ (١).

وكما أن في حصول ما يشتهون دون طلب حفاوة وإكراماً كذلك فيما يحصل بطلب، حيث المطلوب هو الرب الرحيم، والطلب منه تعالى بحصول المطلوب رحمة على رحمة وحفاوة على حفاوة، فمن العباد من يعطيهم ربهم هنا بعض ما يشتهون دون طلب لكيلا يطلبوا فيسمع دعاءَهم لبعدهم عن ساحته، فمهما لم يكن في الجنة بُعدٌ لأهلها ف ﴿وَلَهُمْ مَّا يَدَّعُونَ﴾ إكرام لهم بصورة أخرى بعد ﴿وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ﴾!.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآيتان: ٣١، ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٥٧.

ثم ولهم في كونهم فاكهين:

﴿سَلَنُمُ فَوْلًا مِن رَّبٍّ زَّجِيمٍ ۞﴾:

هم في دار السلام لهم سلام من الرب الرحيم السلام، سلامٌ قولاً منه هنا دون وسيط كما سلامٌ حالاً وفعلاً هناك، سلام على سلام! فإنها «دار السلام».

لأصحاب الجنة كل سلام ولأصحاب النار كل سأم، قولاً لهولاء ﴿ سَلَمٌ ﴾ ولأولاء في كلمة خاطفة:

﴿ وَآمَتَنُوا الْيُومَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ۞ ﴾:

أمر تكويني للذين أجرموا بامتيازهم وانفصالهم عنهم مكاناً ومكانة وخطاباً وحالاً ومقالاً أم أياً كان مما يكون وما كان.

إنهم يتلقون كل تحقير وترذيل يستحقونه بما كانوا يجرمون في كل الجهات والجنبات بأمر إمر: ﴿وَآمْتَنُوا﴾:

امتيازاً في سيماهم: ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَامِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ (١).

وامتيازاً عن شفعائهم الشركاء الذين كانوا يدّعون: ﴿وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَهُمْ فِيكُمْ شُرَكُوْأَ﴾ (٢).

وامتيازاً عن أنسابهم وأنسبائهم: ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ يَنْنَهُمْ يَوْمَبِيدِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ﴾(٣).

وامتيازاً لبعضهم عن بعض في فرقة بعيده بائدة، وغربة غريبة سائدة فهم رغم اجتماعهم في النار ليس لهم اجتماع فيه يستأنسون، والفرقة هناك -

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٠١.

كما هنا – عذاب فوق العذاب، فلكلِّ منهم بيت من النار يدخل فيه فيُردم بابه لا يَرى ولا يُرى.

وامتيازاً عما كانوا يدَّعون، فهنا يُدعُّون إلى جهنم دَعًّا رغم ما يدَّعون.

وامتيازاً في تميَّز النار من الغيظ: ﴿تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْغَيْظِ كُلَّمَا أَلْقِىَ فِيهَا فَرَجُّ سَأَلَمُتُ خَزَنْهُمَا أَلَدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ﴾ (١).

وامتيازاً لأعمالهم وما كانوا يعتقدون أو ينوون عما للمؤمنين ولذلك يستفرقون عما للمؤمنين ولذلك يستفرقون في فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِلُوا الصَّلِحَتِ فَهُمَّ فِي رَوْضَكُو يُحْبَرُونَ فَي وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِنَايَنِنَا وَلِقَآيِ الصَّلِحَتِ فَهُمَّ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ فَي (٢).

امتيازات سبعة في دركات سبع بتبكيت قارع يعمهم أجمعين!:

﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَهِينَ ءَادَمَ أَن لَا تَعَبُدُوا الشَّيْطَانُ إِنَّامُ لَكُوْ عَدُقٌ مُبِينٌ ﴿ وَإِن اَعْبُدُونِ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ :

عهدٌ سابق سابغ، صابغ فطرة الإنسان سلباً لعبادة الشيطان وإيجاباً لعبادة الرحمن:

﴿ فَأَقِدَ وَجْهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفاً فَطَرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ
اللَّهُ ذَلِكَ ٱلدِيثُ ٱلْقَيِّدُ وَلَكِكِ أَكْمَ ٱلنَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ
مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم دُرِيّنَهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَى ٱلفُيهِم ٱلسّتُ مِرَيِكُم قَالُوا بَلَيْ شَهِدَتْا
أَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنًا عَنْ هَلَا غَنْفِلِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّ

<sup>(</sup>١) سورة الملك، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآيات: ١٤-١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآيتان: ١٧٢، ١٧٣.

فذلك عهد فطري لا يتخلف، ثم عهد عقلي مأخوذ على العقول بدرجاتها وهو أخص من الفطري إذ يخص العقلاء، ومن ثم عهد رسالي قد يتخلفون عنه تخلفاً عن عهد الفطرة والعقل وفيه تفصيل ما في عهد الفطرة: 

﴿ يَنَهِنَ مَادَمَ لَا يَقْلِنَكُمُ الشَّيَطَانُ كُمَا آخَرَجَ أَبَوْيَكُم مِّنَ الْجَنَّةِ...﴾ (١) ﴿ إِذَ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيَّدِيهِم وَمِنْ خَلْفِهِم أَلَا تَمْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ ... ﴾ (٢).

والعهد الرسالي أخص من العقلي وبأحرى من الفطري، حيث لا يعم من عاش زمنَ الفترة، إذاً فهم على دين العقل والفطرة.

وترى لماذا «بني آدم» وآدم مفطور على الفطرة نفسها ومأمور بعهد الرسالة كما هم؟ علّه لأنه أوعد ذريته بعدائه: ﴿ قَالَ أَرَمَيْنَكُ هَذَا الّذِى كَرَمْتَ عَلَى لَبِنْ أَخَرَتِنِ إِلَى يَوْمِ الْقِينَمَةِ لَأَحْتَنِكَنَ ذُرِيّتَهُ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (٣) وأن آدم ما عبد الشيطان في عصيانه ولم يكن ليعبده، كما وأن السابقين والمقربين من بني آدم لا يشملهم خطاب التنديد، حيث لم ينقضوا عهد الله مهما كان من آدم بعض النقض: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْما ﴾ (٤) ثم و «بني آدم» دون «العقلاء» أم «الذين بلغهم عهد الرسالة» ذلك لمحة أنه عهد إلى كل بني آدم لزاماً لهم دونما انفصال على أية حال، فهو – إذاً – عهد الفطرة، ولا سيما إذا اكتمل بعهد العقل والشرعة، حجة مثلثة قاطعة على أصحابها، مهما كانت الفطرة دونهما، أم والعقل دون الشرعة أيضاً حجة، مهما بان البون بينهما.

ثم لماذا ﴿لَا تَعَبُدُوا الشَّيَطُانَ ﴾ الخاصة بعَبَدة الشيطان دون سائر العصاة من ملحدين أو مشركين أو موحدين من مسلمين وسواهم؟ علَّه ليشمل

المورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٥.

العصاة الأصول في عصيانات هي كعبادة للشيطان! أم وسواها من سائر دركات العصيان، توسيعاً للعبادة لحدِّ «من أصغى إلى ناطق فقد عبده فإن كان الناطق عن إبليس فقد عبد إبليس» (١).

فطاعة الشيطان بدركاتها عبودية له بدركاتها، من اتخاذه إلها أو إشراكه بالله، إلى طاعته في أي عصيان وبينهما متوسطات.

كما وطاعة الرحمن درجات، عبودية له بدرجات، فكل طاعة نتيجة عبادة في حدها ف ﴿ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطُانِ ﴾ كجملة مستقلة نهي عن كل طاعة للشيطان في أي عصيان كبيراً أو صغيراً، ولكن صلي الجحيم يخص أصول الكفر والضلالة إلحاداً في الله أم إشراكاً بالله أماذا من أصل في ضلالة عقائدية أو عملية.

ثم وما يُعبد من دون الله ليس إلّا عن عبادة الشيطان ويلحقه كل عصيان مهما تفارقا في الطاعة المطلقة ومطلق الطاعة، ولكنما المحور الأصيل في ﴿ أَن لَا تَعَبُدُوا الشَّيَطُانِ ﴾ هم الكفار، وقد تدل عليه إضافة إلى صيغة ﴿ لَا تَعَبُدُوا ﴾ هنا ﴿ اَصْلَوْهَا الْيُوْمَ ﴾ .

ولماذا لا نعبد الشيطان؟ لـ ﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مَٰمِينٌ ﴾ يُبين عداءه فيما يحملكم عليه من خلاف الفطرة والعقل والعدل، وفيما يخلفكم ذلك الغرور من وعده الغُرور!

﴿ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطُانَ ﴾ تخلية عن عبادة غير الله أن «لا إله» ﴿ وَأَنِ اعْبُدُونَ ﴾ تحلية بعبادة الرحمن «إلا الله» و «هذا » السلب المطلق والإيجاب المطلق: (لا إله إلا الله) ﴿ صِرَالًا مُسْتَقِيمٌ ﴾: صراط العبودية.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٩١ ح ٧٠ في كتاب اعتقادات الإمامية للصدوق وقال ﷺ:.

#### ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ جِبِلًا كَثِيرًا ۚ أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ۞ ﴿:

سيروا في الأرض فانظروا إلى من أضله الشيطان من الجِبِلِّ الكثير فلم يبق إلَّا القليل وكما أوعدكم منذ البدء: ﴿ لَأَخْتَنِكُنَ ذُرِّيَّتَهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ والجِبِلُّ من أصل الجَبَل تدليلاً على معنى العُظم، فكثيره هو الجماعة الكثيرة المغلَّظة، كما الجبلَّة هي الجماعة المجبولة المفطورة على أمرٍ: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبِلَّةَ الْأَوْلِينَ ﴾ (١) فكما الجَبَل مفطور على الصلابة والصلادة، كذلك الناس أجمعون فإنهم مجبولون ومفطورون على فطرة الله التي فطر الناس عليها.

فالجِبِلُّ الكثير هم المفطورون على ﴿أَن لَا تَعْبُدُوا اَلشَّيَطَانُّ . . . وَأَنِ الْمَجْبِلُّ الْكثير تخلفوا عن جِبِلَّتهم بما أضلهم الشيطان، وجِبِلُّ قليل هم الباقون عليها الماشون صراطها المستقيم ﴿أَفَلَمْ تَكُونُوا﴾ في واقع هذه التجربة العظيمة ﴿تَعْقِلُونَ﴾ وتأخذون حكم الفطرة بقوة؟

ولأن ﴿كَيْدَ ٱلشَّيَطَانِ كَانَ صَعِيفًا﴾ (٢) فإضلالة الجِبِلَّ الكثير عن جبلتهم وفطرتهم وعقليتهم وشِرعتهم، على كثرتهم، ليس ذلك لقوته، بل لضعف هؤلاء الجِبِلِّ الكثير، لا ضعفاً في فطرتهم فإنها حجة الله، وإنما تعامياً عنها وتركاً لاستعمال عقولهم، ولأنهم لم يعقلوا شرعة الله كما يجب، كما لم يعقلوا فطرة الله وعقولهم.

فحجة الفطرة أقوى من حجة الشيطان التي تسترها، لأنها ليست إلّا غواية، وحجة العقل أقوى وهي في الشيطان أغوى، وحجة الرسالات معصومة تفصيلاً كما حجة الفطرة إجمالاً، فإضلال الشيطان للجبل الكثير ليس إلّا استضعافاً لحجج الله داخلية ومنفصلة، حيث لم يعقلها العاقلون: ﴿أَنْلَمْ تَكُونُوا تَعَقِلُونَ﴾ أنتم الماشون سبيل الجبِلِّ الكثير كما هم، فالعقل مفتاح الفلاح

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٧٦.

والصلاح حين يُستعمل على ضَوء الفطرة كآية أنفسية، وعلى ضوء سائر الآيات الآفاقية وكما في الحديث «العقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان»!

﴿ هَاذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اصْلَوْهَا الَّيْوَمَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُّرُونَ ﴿ ﴾:

المخاطَبون هنا هم المجرمون الذين ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَلَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ (١) دون بني آدم أجمعين، ولا عصاتهم أجمعين، حيث الصلي إيقاد كما في سائر القرآن، وليس إلَّا لأصول الضلالة دون الأتباع: ﴿لَا يَمُلَلَهَا إِلَّا الْأَشْقَى ﴿ اللَّيْنَ كُذَبَ وَتُولًى ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُمِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وعلَّ ﴿ مَلاِو﴾ إشارة إلى جحيم ضلالتهم على عقلهم إذ لم يعقلوا، ثم جحيم البرزخ وهي حصيلة تلك الجحيم، ومن ثم جحيم الآخرة وهي بروزٌ كاملٌ لهما حيث ﴿ يُجَرِّنَهُ ٱلْجَرِّآءَ ٱلْأَوْفَ ﴾ (٥) فهم – إذاً – في ثالوث الجحيم كلِّ تلو الأخرى، صوراً ثلاث عن جحيم واحدة!

﴿ ٱلْبَوْمَ نَخْسِنُهُ عَلَىٰ أَفْوَهِهِمْ وَثُكَلِمُنَا آيَدِيهِمْ وَتَفْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞﴾:

هل إنه الختم المطلق على أفواههم يوم الحساب؟ و﴿يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ

 <sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٤٨.
 (٢) سورة الليل، الآيتان: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٠.(٤) سورة الأنبياء، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النجم، الآية: ٣١. (٦) سورة الأعراف، الآيتان: ١٧٥، ١٧٦.

أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَمْمَلُونَ ﴿(١) تشهد بشهادة ألسنتهم! ولكنها شهادة دون اختيار كما الأيدي والأرجل! ومن ثم ماذا نصنع بقولهم: ﴿وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنًا . . ﴾ (٢)؟.

القول الفصل هنا فصل القول، أن ليس قالُهم بفتح أفواههم إلّا بعد شهادات الأعضاء بختم أفواههم: ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَآهُوهَا شَهَدَ عَلَيْمٌ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَلُرُهُمْ وَعُبُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْناً قَالُوا أَنطَقَنا اللّهُ الّذِي وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْناً قَالُوا أَنطَقَنا اللّهُ الّذِي أَنطَقَى كُلُّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا كُنتُمْ نَسْتَقِرُونَ أَن اللّه لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُم وَلا أَبْصَدُرُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَننشُمْ أَنَّ اللّه لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا يَشْهَدُ عَلَيْكُمْ سَمُعُمُ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَننشُمْ أَنَّ اللّه لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا يَشْهَدُ عَلَيْكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلا جُلُودُ عَلَيْ اللهُ والسمع والأبصار والجلود بعد ما يختم على أفواههم، وشهادة كلِّ بحسبه كما سُجلت أصواتاً في الألسن والسمع، وصوراً في سائر الأعضاء، بما استنسخها الله: ﴿ وَهُذَا كِنَانُنا يَطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِ إِنَا كُنَا نَسْتَنسِحُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٤).

وترى لماذا الختم على أفواههم حين استشهاد أعضائهم؟ لما قد يتطلبون «إني لا أجيز عليَّ إلَّا شاهداً مني»(٥) وما يكذِّبون(٢) ﴿يَوْمَ

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآيات: ٢٠-٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية، الآية: ٢٩.

الدر المنثور ٥: ٢٦٧ - أخرج أحمد ومسلم والنسائي وابن أبي الدنيا في التوبة واللفظ له وابن أبي حاتم وابن مردوية والبيهقي في الأسماء والصفات عن أنس في قوله تعالى: ﴿اَلْكِمَ فَابِتُمْ ﴾ [يس: ٢٥]. . . قال: كنا عند النبي في فضحك حتى بدت نواجذه قال: أتدرون مم ضحكت؟ قلنا: لا يا رسول الله قال: من مخاطبة العبد ربه فيقول: يا رب ألم تجرني من الظلم؟ فيقول: بلى فيقول إني لا أجيز علي إلا شاهداً مني فيقول كفى بنفسك عليك شهيداً وبالكرام الكاتبين شهوداً فيختم على فيه ويقال لأركانه: انطقي فتنطق بأعماله ثم يخلي بينه وين الكلام فيقول بعد الكف وسحقاً فعنكن كنت أناضل.

<sup>(</sup>٦) نور الثقلين £: ٣٩١ ح ٧٥ - القمي عنه عليه إذ جمع الله عَمَى الله الخلق يوم القيامة دفع إلى كل إنسان كتابه فينظرون فيه فينكرون أنهم عملوا من ذلك شيئاً فتشهد عليهم الملائكة =

يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَيعًا فَيَخْلِفُونَ لَلْمُ كَمَّا يَعْلِفُونَ لَكُمْ ۖ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَىٰ شَيْءً أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَانِبُونَ﴾ (١).

يختم على أفواههم سداً عن الكذب يوم الصدق وتسديداً للشهادة الصدق، ثم تفتح فـ ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِم . . . ﴾ قولة متحسرة متغيظة بعدما تمت الشهادة وغلب هنالك المبطلون ولات حين مناص إذ فات يوم خلاص!

فليست الأفواه كلها يومئذ مختومة، ولا أفواه الكاذبين على أية حال، بل في بعض الأحوال دون بعض لحِكَم قاضية، وتكلُّم الألسن كسائر الشهادات المسجلة في الأعضاء ليس هنالك باختيار.

ثم ترى لماذا ﴿ وَتُكَلِّمُنَا آَيْدِيهِمْ ﴾ ﴿ وَتَشْهَدُ آَرَجُلُهُم ﴾ وشهادة الجوارح دون اللسان والسمع هي الأعمال المستنسخة فيها على سواء، ثم الشهادة تعمها حتى المتكلمة منها في آية النور؟

علّه لأن ﴿أَيْدِيمِمْ﴾ تشمل سائر أعمال الجوارح بما فيها السمع والألسنة المتكلمة بما سمعت أو تكلمت، والأعين بما رأت، والأيدي بما مدّت، وتكلم كلّ على حسبه، ثم الأرجل تشهد بما مشت أو تركت ولا كلام لها! إذا فقد جمعت الآية بين الجوارح العاملة كلها، تكلماً فيما يحويه، وشهادة فيما لا يحويه!

فيقولون رب ملائكتك يشهدون لك ثم يحلفون أنهم لم يعملوا من ذلك شيئاً وهو قول الله:
 ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ . . ﴾ [المجَادلة: ٦] فإذا فعلوا ذلك ختم الله على السنتهم وتنطق جوارحهم بما كانوا يكسبون أقول علّها ﴿عَلَىٰ أَنْوَهِهِمْ﴾ [يس: ٢٥] حيث الألسن من شهود الأعمال مهما كانت خارجة عن اختيارهم.

وفيه ح ٧٦ في كتاب الاحتجاج للطبرسي عن أمير المؤمنين عَلِيَكُ حديث طويل يقول فيه . . . فكذبهم الله فيما انتحلوه من الإيمان بقوله : ﴿ أَنظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَىٰ أَنفُومِهُ ۗ [الانعَام: ٢٤] فيختم الله على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود فتشهد بكل معصية كانت منه ثم يرفع عن ألسنتهم المختم فيقولون لجلودهم ﴿ لِمَ شَهِدَ تُمْ كَلَيَّاً . . . ﴾ [فصلت: ٢١].

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ١٨.

أم ولأن الأفواه المختوم عليها استبدل عنها بتكلم الأيدي، شملت الألسن أم لم تشمل، فإن كانوا لا يتكلمون بما عصوا ويكذبون، فهذه أيديهم تتكلم بما كانوا يعملون، دونما حاجة إلى كلامهم باختيار!



﴿ وَلَوْ نَشَاهُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهُمْ فَأَسْتَبَقُوا الصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْصِرُونَ وَلَقُ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَتَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا ٱسْتَطَلَعُوا مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ إِنَّ وَمَن نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسَهُ فِي ٱلْخَلَقِّ أَفَلًا يَعْقِلُونَ (إِنَّ وَمَا عَلَّمَنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ ثُمِّينٌ ﴿ لَهُ إِلَّهُ لِيُسَادِدَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ أَوَلَمْ نَرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ إِنَّ وَذَلَلْنَهَا لَمُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ۞ وَلَمُتُمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبُّ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ۞ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ لَيْ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندُ مُحْضَرُونَ إِنَّ فَلَا يَعْزُنكَ فَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ إِنَّ أَوْلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيِىَ خَلَقَتُّم قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَلَمَ وَهِيَ رَمِيكُ ﴿ فَا يُحْيِيهَا ٱلَّذِي آنشَأَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمُ ﴿ إِنَّ الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴿ إِنَّهُا أَوَلَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمَّ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ فَسُبْحَنَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٢

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُمِمْ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْعِيرُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسْخَنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَلْعُوا مُضِمِّنَا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَلْعُوا مُضِمِّنَا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ اَلْيُومَ نَخْتِهُ عَلَى اَفْوَهِهِم ﴾ وهنالك بطل تكلمهم باختيارهم، وبقيت أعينهم ناظرة، فعلهم – ولن يستطيعوا – يفتشون عن صراط الجنة ليهتدوا إليه ﴿ وَلَوْ نَشَاتُ ﴾ – ولن! إذ لن يستطيعوا – ﴿ لَطَمَسْنَا عَلَى آعَيْنِهِم ﴾ : إلحاماً للشقوق بين الأجفان حتى تكون مبهمة لا شق فيها ولا شفر لها، وبأحرى – إذا – يبطل إدراكها كسفاً لأنوارها فصارت ممسوحة لا يبصرون ﴿ فَاسْتَبَقُوا الصَرَاط ﴾ أيسرَون ﴿ فَاسْتَبَقُوا الصَراط ، استبقوه متجاوزين عنه! جاعلين إياه وراءهم ظِهريّا ﴿ فَأَنَّ يُبْعِرُون ﴾ أنهم جاوزوه، وأنى يبصرون الصراط حتى لا يسبقوه ؟

أم لو أنهم اهتدوا إلى الصراط على طمسهم بغتة وصدفة، رغم استحالة اهتدائهم حتى إذ أبصروا، هنا «لو نشاء» ولن ﴿لَمَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ ﴾: إمكانيتهم في المضي، ومكانهم، ومكاناتهم التي يزعمون ﴿فَمَا اسْتَطَلْعُوا مُضِيًا ﴾ إلى الصراط ﴿وَلَا يَرَجِعُونَ ﴾ إلى دنياهم تخلصاً عن بلية العقاب.

هذه الطمسة المسخة ليست بذلك البعيد عن قدرته تعالى وبالنسبة للكافرين المستحقين لها، كيف؟

﴿ وَمَن نُعَـدِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَلَلًا يَعْقِلُونَ ۞ :

إِن النكسة في الخلق هي في أرذل العمر: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ ثُرُ يَنُوَفَنَكُمُ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ وَمِنكُمْ أَلَكُ أَلِيَ أَلَيْهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ (١) فسلا يسزال الإنسان منذ ولادته إلى قوة ولحد الأربعين، ومن ثم يتنازل إلى ضعف وضعف لحد النكسة الأرذل حيث تزول طاقاته الجسمية والروحية ولحد

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٦٠.

الطفولة وأرذل: ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوَةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوَةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوقً ثُمَّ الْعَدِيرُ ﴾ (١) إنا نعيد الشيخ الكبير إلى حال الطفل الصغير، في الضعف بعد القوة والتثاقل بعد النهضة، والأخلاق بعد الجدة، تشبيها بمن انتكس على رأسه فصار أعلاه سفلاً وأسفله علواً.

إنهم وهم في دار السعي والاختيار قد يردُّون إلى النكسة، كيف وهم في دار الجزاء اللَّااختيار يسدون عنهم النكسة عن الصراط وهم في قبضة العلي القدير! ﴿أَفَلَا يَعْقِلُونَ﴾ عن ماضيهم لمستقبلهم؟!

أترى كل من يعمَّر ينكس لأرذل العمر، وقد عمِّر نوح عَلَيَهُ أَلْفاً أو يزيد وهو رسول في كمال العقل والدراية، وعمر المهدي القائم من آل محمد اثني عشر قرناً وإلى ما لا ندري وهو يظهر في صورة شاب بالأربعين؟

إن هذا وذاك تعمير دون نكسة ورذالة، يستثنى عن عموم التعمير، ولا سيما للمهدي عليه فإنه خارقة إلهية في عمره وكل أمره صلوات الله عليه وعلى آبائه الكرام.

﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُۥ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرَءَانٌ تُمبِينٌ ۞ :

من حروب الدعاية التي شنُّوها على الرسول على معتمدين فيها على النسق القرآني المنقطع النظير، قولتُهم إن البشير النذير ﴿ شَاعِرٌ نَلَرَبَّصُ بِهِ، رَبِّبَ الْمَنُونِ ﴾ (٢) ﴿ بَلُ قَالُواْ أَضَعَاتُ أَحَلَيم بَلِ آفْتَرَنهُ بَلَ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْنِنَا بِتَايَةِ كَالَمُ أَرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ ﴾ (٣).

وما قولهم إنه شاعر إلَّا كقولهم هو ساحر، حيث الشعر يسخر العقول

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٥.

ويسحرها، ويأتي بالكذب المزخرف بأوزان ساحرة، فيُخيِّل إلى الناس صدقه، أو يقضي على الصدق فيُظن كذبه، والشعر يفدي جمال المعنى وحقَّه لجمال اللفظ والوزن، ويفدي جمال الحقيقة بتجميل الوزن، عامداً مختاراً، أو مضطراً محتاراً.

ومجمل القول عن قول الشارع والشاعر، أن الشارع يُؤصِّل المعنى على جمال اللفظ دونما نفاق فيهما فإنهما في تعبيره العبير على حدِّ سواء وحتى في الإعجاز، والشاعر يعاكسه بتأصيل الوزن والمعنى تبعٌ، وأحياناً ليس له معنى صالح أو يهدم صرح الحقيقة.

ولقد كانوا على معرفة بما للشعر من زور وغرور على حبه الهَيَمان، فردفوه في عساكر التُّهم الزور ضد الرسالة القرآنية، ويرد عليهم القرآن بواقعه النثر وإن كان لا يشبه شعراً ولا نثراً، وبما ينفي عن رسوله:

﴿وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ﴾ وإذا لم نعلِّمه شعراً فما هو بشاعر، لأنه أمِّي لم يتعلم من غير الله شعراً وغير شعر، ولم يعلِّمه الله الشعر، فليس – إذاً – ليعلم شعراً لا إنشاداً له (۱) ولا نقلاً رسالياً أم ومطلق النقل.

أترى الجهل بشيء يعد في عداد مكارمه الرسالية، شعراً وغير شعر؟ أجل وفي العلم المشوب الذي يجهّل ويريب الناس بالنسبة للرسالة الإلهية، وكما وأن تلاوة كتاب وخطه بيمينه يريب المبطلين: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنْكِ وَلا تَخْطُهُ بِيَمِينِكُ إِذَا لاَرْتَابَ ٱلمُبْطِلُونَ ﴾ (٢) والشعر ينهج غير منهج من كِنْكِ وَلا تَخْطُهُ بِيَمِينِكُ إِذَا لاَرْتَابَ ٱلمُبْطِلُونَ ﴾ (١) والشعر ينهج غير منهج النبوة فإنه انفعال يُستغل وهي فعل يَستغل، هناك انفعال يتقلب من حال إلى

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣٦٩ - أخرج إبو داود والطبراني والبيهقي عن ابن عمر وسمعت رسول الله على يقول: ما أبالي ما أتيت أن أنا شربت ترياقاً أو تعلقت نميمة أو قلت الشعر من قبل نفسي، أقول وهذا لا ينافي عدم تعليمه مطلق الشعر حتى نقله وإنما ذكر إنشاده كأظهر مصاديقه.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٤٨.

حال في مختلف الأحوال، وهنا منهج ثابت من الله لا يتبدل مع الأهواء المتجددة التي لا تُثبت على حال، وهناك أشواق إنسانية واقعية أم متخيلة إلى ظاهر الجمال، وهنا حِكم وأحكام إلهية مرسومة في كتاب التدوين تُجاوب كتاب التكوين، فهما مختلفان من الأساس، لا نجد لكلِّ في صاحبه أي مساس.

لذلك لم يُعهد عن الرسول ﷺ نقل أي شعر عن أي شاعر إلاليّاً (١) فضلاً عن إنشاده في سنته، وأحرى منها براعة يراعة قرآنه.

وأما إنشاء الشعر ونقله بين الأئمة المعصومين فقد ينبغي إذ ليسوا في موقف الرسالة، ثم وما كان لهم في الشعر مراس، وكانوا يستحسنون أحسنه دعاية للإيمان بعد دعوة السنة والقرآن، وقد مدح الله الشعراء الذين آمنوا وهم قلة، بعد ما ذم سواهم وهم كثرة: ﴿وَالشُّعَرَاهُ يَلِّعُهُمُ الْفَاثُونَ ۚ إِلَّا اللَّيِنَ ءَامَنُوا أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ أَلَى وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ أَلَى إِلَّا اللَّيِنَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنيَ اللَّهُ اللَّيِنَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنيَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّيِنَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنيَ اللهِ اللَّينَ ءَامَنُوا الصَّلِحَنيَ اللهِ اللهِ اللَّينَ عَامَنُوا الصَّلِحَنيَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السَّلِحَاتِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ولكن النبي عليه الله قال شعراً إنشاداً أو نقلاً، قرآناً وغير قرآن، لدخل

<sup>(</sup>۱) ولقد كان يقلب الشعر حين ينقله كما في الدر المنثور ٥: ٣٦٩ - أخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة قال: بلغني أنه قيل لعائشة هل كان رسول الله على يتمثل بشيء من الشعر؟ قالت: كان أبغض الحديث إليه غير أنه كان يتمثل ببيت أخي بني قيس يجعل آخره أوله وأوله آخره ويقول: يأتيك من لم تزود بالأخبار فقال له أبو بكر: ليس هكذا فقال رسول الله على: إني والله ما أنا بشاعر ولا ينبغي لي أن أقول، وأصل المصراع: ويأتيك بالأخبار من لم تزود، وفيه أخرج ابن سعد وابن أبي حاتم والمرزباني في معجم الشعراء عن الحسن أن النبي على كان يتمثل بهذا البيت: كفي بالإسلام والشيب للمرء ناهياً – فقال أبو بكر أشهد أنك رسول الله على ما علمك الشعر وما ينبغي لك.

أقول وأصله: كفى بالشيب والإسلام للمرء ناهياً - وما الأطفه تقديمه على الإسلام معنوياً، ولفظياً حيث ما علم الشعر.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآيات: ٢٢٤-٢٢٧.

في أقواله تهمة الشعر التخيَّل، ولم يكن الشعر ليُجَمِّله أكثر مما هو فصاحةً وبلاغة، ولكنما الشعر يزيد المعنى جلاءً في تخيَّل، وهو نفاق وشرعة الله منه براء.

والقول: إن الشعر - هنا - يعني التخيلات المزخرفة موزونة وغير موزونة، فالحقائق الناصعة في أوزان ليست شعراً، والتخيلات في غير أوزان شعر، وإذا كانت في أوزان فهي شعر على شعر.

ذلك هنا مردود، بأن المفهوم من الشعر ما له وزن في تخيل وسواه، وهو لجمال وزنه مظنة التهمة، والاستثناء في آية الشعراء بـ ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنْ ﴿وَالشَّعَرَاءُ يَنَّبِعُهُمُ ٱلْفَائُونَ...﴾ (٢) وإضافة إلى مثلث التعريف بالشعراء دليل واضح لا مرد له أنه ليس مجرد التخيلات.

فليس ينبغي للرسول علم ما يريب الناس في رسالته ﴿وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ﴾ وليس الناس في رسالته ﴿وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ﴾ وليس الشعر ذكراً إلا نفاقاً وزوراً وغروراً، ولا مبيناً لهدى إذ ليس صراطه مستقيماً، والرسول عَلَيْكَ : إن الرسول إلَّا ذكر . . . وإن علمه إلَّا ذكر ، حيث «هو» يحتملها ، والأحرى أدبياً هو الرسول .

أترى الرسول ﴿وَقُرَّانٌ مُّبِينٌ﴾ إلى كونه ذكراً؟ أجل إنه ذكر بكله، وقرآن مبين بكله، وقد كان خلقه القرآن قلبه القرآن وقالبه القرآن، ظاهره قرآن وباطنه قرآن، ومهما كان في القرآن التدوين متشابهات ومجملات تحتاج إلى بيان، فالرسول القرآن هو بنفسه مبين وبيان، فإنه قرآن متجسد مبين في كافة أحواله وأقواله.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) يسأل ابن عباس ما كان خلق الرسول عليه؟ قال: كان خلقه القرآن.

إنه ذكر كما القرآن ذكر: ﴿ وَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَنَتِ وَٱلذِكْرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ (١) ﴿ وَلَا الْعَرَانُ مَنْ أَنْ اللَّهُ إِلَيْكُمْ وَلَا الْمَرَانُ مَنْ أَصْلُ وَاحَدُ هُو خَاسَمَةُ رَسُولًا ﴾ (٢) صنوان من أصل واحد هو خاسمة رسالات السماء، وإنه مبين كما القرآن مبين: ﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكُرُوا مَا بِصَاحِبِهِم مِّن جَنَةً إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينُ ﴾ (٣) ﴿ وَآلَ وَلَكَ ءَايَنُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ﴾ (٤) .

أنا القرآن والسبع المثاني وروح الروح لا روح الأواني فهو قرآن كما القرآن يقرأ تدويناً وهو يقرأ كتاب حياته تكويناً، وهما متجاوبان كأنهما واحد حال أنهما اثنان، فقرآن محمد ومحمد القرآن آيتان بارعتان إلهيتان كأنهما آية واحدة، يستدل بالقرآن على رسالته ويستدل به على رسالة القرآن! وللرسول فضل على القرآن لأنه تفسيره بياناً وعملاً وتطبيقاً!

هذا التعبير عن الرسول وإن كان منقطع النظير، فإنه يبين كيان ذلك البشير النذير، دمجاً في القرآن كما القرآن مدمج فيه، فأية فرية على الرسول هي فرية على القرآن كما العكس كذلك، فكونه شاعراً يعني أن القرآن شعر، وكونه شعراً يعني أن رسوله شاعر.

ثم "إنْ هو" الثاني: علم الرسول ﴿إِلَا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُبِينٌ ﴾ يخص علمه بهما، فالقرآن المبين هو الأصل المتن المتين في علمه بالوحي، ثم السنة ذكر يبين القرآن، ولو كان «هو» – فقط – القرآن لكان توصيفه بـ ﴿وَقُرْءَانٌ مُبِينٌ ﴾ توضيحاً للواضح لدى الكل، وأما كون الرسول ﷺ ببيانه قرآناً مبيناً إلى كونه ذكراً، فمجهول لدى الأكثرية إذاً فـ "إن" الرسول وعلمه ﴿إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُبِينٌ ﴾ حاملاً مثلثاً من التبيين: ذكر – قرآن! – مبين:

سورة آل عمران، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>۲) سورة الطلاق، الآيتان: ۱۱، ۱۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآيتان: ١، ٢.

﴿ لِيُمْدَذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقُّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞﴾:

مقابلة ﴿مَن كَانَ حَيَّا﴾ بـ﴿الْكَفِرِينَ﴾ توحي بحياة الإيمان، أترى أنه واقع الإيمان وهو واقع بعد كمال الإنذار والتبشير؟

قد تعني قبول الإيمان بأية مرتبة كان فهو من كان عاقلاً (١) يستعمل عقله في صالحه،: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالِمِينَ ﴿ لِكَا لِمَن شَاتَة مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ (٢) .

فالذي لا يعقل رغم عقله فلا يشاء أن يستقيم فهو ميت من الكافرين، لا يؤثر فيه الإنذار، فقد تعني ما تعنيه «هدى للمتقين» و﴿إِنَّمَا لَنُذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ الدِّكَرَ وَخَشِى الرَّحْنَنَ بِٱلْغَيْبُ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴾ (٣).

ف ﴿ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ يشمل من كان كافراً يتبع الذكر ويتقي إذا وقي ، إذ كان كفره عن قصور أو تقصير جانبي وقد بقي فيه نور النجاة: ﴿ أَوْ مَن كَانَ مَيْتًا كَفُره عَن قصور أو تقصير جانبي وقد بقي فيه نور النجاة: ﴿ أَوْ مَن كَانَ مَيْتًا فَا فَا خَيْنِنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَّنَاهُم فِي الظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٤) فر هن كان مَيْتًا ﴾ هنا تعني مطلق الموت الذي يشي إلى عياة، وفي الأنعام الموت المطلق الذي لا يشي إلى المحياة: ﴿ وَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَنِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَمَا أَنَ اللَّهُ عَن ضَلَلَئِهِم إِن نُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَنِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَمَا أَنَ

﴿ لِيُسْلِدَ . . . وَيَحِقَّ الْقَوْلُ ﴾ : كلمة العذاب ﴿ عَلَى الْكَلْفِرِينَ ﴾ الذين ﴿ وَسَوَاءً عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) ولكن إذا لم تنذرهم لم

<sup>(</sup>١) المجمع روي ذلك عن على ﷺ.

<sup>(</sup>۲) سورة التكوير، الآيتان: ۲۸، ۲۸.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ١١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآيتان: ٥٦، ٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة يس، الآية: ١٠.

يحق القول عليهم، حيث تبقى لهم حجة أننا ما أنذرنا حتى نهتدي: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَهُمُولًا ﴾ (١).

أترى ﴿ يَلُتُ نَذِرَ ﴾ هو الرسول؟ فقد انقطع إنذاره بعد انقطاعه! أم هو القرآن؟ ومحور الكلام كان هو الرسول في وإنذار القرآن لا يتم إلا بالرسول! المنذر هو الرسول في بالقرآن والقرآن بالرسول، وإذا انقطع الرسول عن الأمة فلا تنقطع سننه عنهم، والقرآن هو محور الإنذار، بالرسول ما دام فيهم، وبسنته وخلفائه بعده، وبالعلماء بعدهم؟ ﴿ وَإِنَّمَا يَسَرَنُهُ بِلِسَائِكَ لِتُبَقِّرَ بِهِ المُتَقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًا ﴾ (٢) ﴿ لِلُنذِرَ بِهِ وَوَكُرَى اللَّهُ مَارَكُ مُصَدِقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيّهِ وَلِنُنذِرَ أَمَ القُرَى وَمَنْ حَوْلًا لَيْنًا ﴾ (٢) ﴿ وَهَلَا لَيْنَا لَكُونَ اللَّهُ مَارَكُ مُصَدِقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيّهِ وَلِنُنذِرَ أَمَ القُرَى وَمَنْ مَوْلًا إِنَّ هَلَا الْقُرَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغٌ ﴾ (٥) ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثم ﴿مَن كَانَ حَيَّا﴾ دون الأحياء قد تعني الجمع بين من يؤثر فيهم الإنذار أجمع، ف «الأحياء» بالفعل هم المؤمنون بالفعل، والأحياء شأناً هم الكافرون بالفعل من مشركين وكتابين أمّن هم؟، و «كان» تشملهم أجمع (٧)

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٩٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ٤٥.

٧) نور الثقلين ٤ : ٣٩٣ ح ٥٠ في أصول الكافي بسند عن أبي عبد الله عليه حديث طويل يقول فيه: وقال الله تَمْتَى : ﴿ يُمْتُى الْحَيْ مِنَ الْمَيْتِ وَيُمْتِى الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْحَيْلُ الْحَيْ الْحَيْلُ الْحَيْلُ الْحَيْلُ الْحَيْلُ الْحَيْلُ الْمَوْمِن في الميلاد من الظلمة بعد دخوله إلى النور وذلك قوله تَمْكَالُ الْحَوْمِن في الميلاد من الظلمة بعد دخوله إلى النور وذلك قوله تَمْكَالُ : ﴿ إِلَّهُ الْمُوْمِن في الميلاد من الظلمة بعد دخوله إلى النور وذلك قوله تَمْكَالُ : ﴿ إِلَّهُ الْمُوْمِن فَي الْمَيْلِ الْمُوْمِن فَي الْمَيْلِ الْحَيْمِ اللّهِ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْمُعْمَى الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْمُومِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْمُومِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْمُعْدِي الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمَى الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْمُعْمَى الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْحَيْمُ الْمُعْمِ الْمُعْم

ثم لا يبقى إلَّا من ليس في حياته حياة العقل والقبول، ليُرجى به إيمانه بالقرآن، الغافل الذي لا يستيقظ إذا أوقظ ولا يتعظ إذا وعظ فهو ميت مطلق لا ترجى حياته.

إذاً فسابق الحياة السابغة شرط أصيل لتقبل الإنذار بالقرآن، ومهما كان القرآن حجة بالغة على كافة العقلاء ولكنه ليس ليؤثر إلّا فيمن له قابلية القبول، وهو من له بقية من حياة العقل والتحري عن الحق، دون من ليس ليستعمل عقله: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لّا يَنْفَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَيُنٌ لّا يُبْعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَذَانٌ لا يُبعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اللهُ لا يُبعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اللهُ لا يَسْعَونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَيْنٌ لا يُبعِرُونَ بِها وَلَهُمْ الله لا الله الله الله الله والمحلق، هم المحلق، مسدودين عن مطلق النور، فلا مدخل لنور الهدى إلى قلوبهم، هم في موت مطلق لا حياة عنه.

والمكلفون أمام إنذار القرآن أضلاع ثلاثة، فضلع متضلع بالإيمان، فهو يكمل إنذاره، وهو من أحي الأحياء، وضلع ضليع عن الإيمان ميت عن كيانه كإنسان، فهو الميت المطلق الذي ليس له نصيب من الحياة: ﴿إِنَّكَ لَا شَيعُ الْمَوْتِي. . . ﴾ (٢) ﴿ وَمَا آنَتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ (٣) في صلع الكفر غير النَّبُورِ هُ أَمْ لَرْ تُنذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ (٤) وضلع عوان هو في مطلق الكفر غير المستقصي كيانه ولا المستعصي عن إيمانه، فهو ضال قاصر يتحرى عن الهدى، أم - لأقل تقدير - لا يفر عنها مبتغياً سبيل الردى، فهو ميت حي، الهدى، أم - لأقل تقدير - لا يفر عنها مبتغياً سبيل الردى، فهو ميت حي، فإن ماله إلى الحياة المطلق وهو الآن في مطلق الحياة، فيشمله ﴿ مَن كَانَ فَيانَ مَالَهُ إلى المتضلع في الإيمان، فإنذار القرآن يعم كل من فيه تجاوب قليلاً أو كثيراً، بحياة عقلية قليلة أو كثيرة! فحياة الفطرة والعقل هما الظرفان

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يس، الآية: ١٠.

الظريفان الطريفان لقبول الإيمان، دون الفطرة المحجوبة والعقل المكسوف بطوع الهدى، الذين يعيشون كفراً مطلقاً قاصداً معانداً فـ ﴿وَيَحِقَّ اَلْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ﴾!

﴿ أَوَلَتُمْ يَرُواْ أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ۞ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِثْهَا يَأْكُونَ ۞ وَهَمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُّ أَفَلًا يَشْكُرُونَ ۞ :

ترى ما هو موقف الواو في ﴿ أَوْلَمُ يَرُوًّا ﴾ ولا معطوف عليه مذكوراً قبله؟ إنها سائر الآيات آفاقيةً وأنفسيةً، مشهودةً لهم مرئية، لا غائبة ولا بعيدة، ولا غامضة غير مفهومة، فإذا لم يروها، ألّا مساس لهم بها حتى يفكروا فيها، أم رأوها ولم يعتبروا بها، ﴿ أَوْلَمْ يَرُوا ﴾ ما ينتفعون بها في حياتهم الحيوانية ﴿ أَنَّا خَلَقْنَا ﴾ بجمعية الصفات حيث هناك جمعية الواجهات في نعمات «لهم» في اختصاص فانتفاع ﴿ يُمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا ﴾ من ماء وتراب أمَّاذا من مخلوقات حيث عملتها أيدينا، قُدُرات حسب مختلف النعمات ﴿خَلَقْنَا لَهُم . . . أَنْعَكُمًا ﴾: جمع النَّعَم وهي الدابة المحلَّل أكلها ثمانية أزواج: ﴿...وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَكِرِ ثَكَنِيَةً أَزْوَجٍ...﴾(١) ومع أنها من خلق الله وملكه حقاً ﴿فَهُمْ لَهُمَا مَلْلِكُونَ﴾ ملكاً مجازياً مستخلفون فيه، وهذه من آيات الملكية الخاصة وطبعاً بشرائطها العادلة. منحة ربانية وهبة إلهية مما عملته الأيدي الربانية، فأصبحت أيادٍ لهم مملوكه: هم مستخلَفون فيها ابتلاءً. والتفريعة في ﴿فَهُمْ ﴾ تفريعة لرحمة الله، وتقريعة عليهم كيف هم يكفرون بنعمة الله ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ (٢).

ثم وليس مجرد ملكهم إياها، حيث المستعصي على مالكه نقمة بدل

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٨٣.

كونه نعمة، ولكنا ﴿ وَيَلَنَاهَا لَمُمْ ﴾ ذِلّا دون شماس، وذُلّا بكل احتراس ﴿ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ ﴾ : ﴿ وَمِنَهَا يَأْكُونَ ﴾ : ﴿ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴾ : ﴿ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴾ : ﴿ اللّهُ النِّي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَلَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَمَنْهَا يَأْكُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَمَنْهَا فَيْهَا مَنْفِعُ ﴾ أخرى ككونها حمولة وفوائد من جلودها ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ الْأَنْعَلَمِ بُيُوتًا لَسَمَّ فِيهَا مَنْفِعُ هُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ (٣) أماذا؟ ﴿ وَمَشَارِبُ ﴾ جمع مشرب مصدراً ميمياً واسم زمان ومكان، شرباً من ألبانها، وزمانه ومكانه، ومن الأخير جلودها التي تعمل قرباً للمياه شرباً ومآرب أخرى، وكل هذه وتلك لعلكم تنتفعون وتشكرون ﴿ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴾ ؟

إنهم لا يقدرون على شيء من هذه وتلك، فلا يملكون أن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا لها إلّا أن يقتلوها، ورغم ما يعترفون أن ذلك كله من تقدير العزيز الرحيم لا يشكرون:

#### ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةً لَّعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ ۞ :

إنهم رغم كل هذه النصرة والرحمة الإلهية ﴿وَالْخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ عَالِمَهُ ﴾: أصناماً وأوثاناً وطواغيت ﴿لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ من قبلهم رغم أن هؤلاء الآلهة!:

#### ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُندٌ تُحْضَرُونَ ۞ :

هؤلاء الآلهة أيّاً كانوا ﴿لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾ على أية حال إن كان الله يريد أن يخذلهم ﴿وَهُمْ ﴾ الآلهة ﴿لَهُمْ ﴾ العبدة ﴿جُندُ تُحْضَرُونَ ﴾ لديهم حيث يعيشونها في بيوتهم ويعبدونها، وهم الذين أحضروهم لديهم لينصروهم وهم لهم عابدون، فكيف إذا غابوا عنهم؟.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٨٠.

بل ﴿وَهُمْ﴾ العبدة ﴿ لَمُمْ﴾ الآلهة ﴿ جُندٌ تُحْفَرُونَ ﴾ كأنهم أحضروهم (١) ليدافعوا عنهم الأخطار الموجهة إليهم، فإذا غابوا فهم في خطر كما آلهة نمرود لما غاب عنهم بشعبه، اغتنم إبراهيم تلك الفرصة ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَيْرِ لَمُ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ (٢).

ومن ثم ﴿وَهُمّ لَمُمّ لعبدتهم ﴿ جُندٌ تُحْضَرُونَ ﴾ يوم القيامة، كما أنهم لآلهتهم يومئذ جند محضرون (٣) وماذا يفيد جند لا يستطيعون نصرهم لا في الحدياة الدنيا ولا في الآخرة؟!: ﴿وَجَعَلُوا بَيْنَمُ وَبَيْنَ لَلِحَنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِسَتِ الْجِنَّةُ إِنَّيْنَ لَلْحِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِسَتِ الْجِنَّةُ إِنَانَهُ وَبَيْنَ لَلْحِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِسَتِ الْجِنَّةُ إِنَّانَهُ وَبَيْنَ لَلْحِنَّا وَلَقَدْ عَلِسَتِ الْجِنَّةُ إِنَّانًا للمحساب كما يُحضر عابدوها!

## ﴿ فَلَا يَعْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ :

وإذا ﴿لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندُ نُحْضَرُونَ ﴾ ﴿فَلا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ في نكران المبدأ والمعاد والرسالة، ف﴿إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ ﴾ ضد هذه الرسالة ﴿وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ أمامها، فلا عليك منهم شيءٌ فيه وأمرهم مكشوف بظاهره وخافيه على الحكيم الخبير القدير، وقد هان أمرهم وما عاد لهم من خطر عليك ﴿فَلا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ... ﴾.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٩٤ ح ٨٦ تفسير القمي في رواية أبي المجارود عن أبي جعفر ﷺ في الآية يقول: لا تستطيع الآلهة نصرهم وهم للآلهة جند محضرون، وفي الدر المنثور ٥: ٢٦٩ – أخرج ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم عن الحسن في الآية قال: محضرون لآلهتهم التي يعبدون يدفعون عنهم ويمنعونهم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ٢٦٩ وأخرج ابن أبي حاتم عن الحسن في الآية قال: هم لهم جند في الدنيا وهم محضرون في النار، وعن قتادة: لا يستطيعون نصرهم قال: نصر الآلهة ولا تستطيع الآلهة نصرهم وهم لهم جند محضرون قال: المشركون يغضبون للآلهة في الدنيا وهي لا تسوق إليهم خيراً ولا تدفع عنهم سوءاً إنما هي أصنام.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ١٥٨.

﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَنُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ۞ :

ألم يروا من آيات إمكانية المعاد وضرورته الآفاقية، فإن كانت منفصلة من ذوات أنفسهم ﴿أُوَلَمْ يَرَ. . . ﴾ آية أنفسية حسية يراها كل راء ﴿أَنَا عَلَقْنَاهُ ﴾ الإنسان ﴿مِن نُطْفَةٍ ﴾ لم تكن شيئاً مذكوراً ﴿فَإِذَا ﴾ بعدما يكبر ويعقل ﴿هُوَ خَصِيمٌ ﴾: كثير المخاصمة في حق المعاد وهو أهون من خلقه أوَّل مرة، وهو ﴿ثَبِينٌ ﴾ في خصومة متعنت:

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنِسِىَ خَلْقَتُمْ قَالَ مَن يُخِي اَلْعِظَامَ وَهِىَ رَمِيــُمُ ۞ قُلْ يُحْيِيهَا الَذِى أَنشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيــُمُ ۞ :

ينسى خلقه أوَّل مرة من نطفة، ثم يستنكر حائراً مائراً خلقه ثاني مرة من ترابه وهو أهون عليه، يضرب على ذلك مثلاً ملموساً من عَظْمٍ نَخِرٍ يفركه (١) ثم يقول قولته: ﴿مَن يُحِي ٱلْمِظَامَ وَهِيَ رَمِيكُ ﴾؟ وأحسِن بجوابه الحاضرحيث يصدقه كل مصدق بالخالق: ﴿قُلْ يُحِيبُهَا الَّذِي آنشَاهَا آوَّلَ مَرَّةً ﴾ مهما اختلف خلقه في المرتين، وهو في الثانية أهون ﴿وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ كَالأُوّل أَو أَصعب «عليم» فضلاً عن الأهون!

وإنها براهين قاطعة قاصعة لا فواق لها لأي خصيم حول المعاد، فلئن كان السؤال حول أصل الإحياء، استأصله «الذي خلقها أول مرة» وإن كان حول: من يجمع ذرات العظام وسائر البدن المتفرقة هنا وهناك، عاد نفس

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٣٩٥ – ٨٨ في الاحتجاج روي عن موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه عن الحسين بن علي عليه أن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأمير المؤمنين عليه : فإن إبراهيم عليه قله قد بهت الذي كفر ببرهان على نبوته؟ قال له علي عليه : لقد كان كذلك ومحمد عليه أتاه مكذب بالبعث بعد الموت وهو أبي بن خلف الجمحي معه عظم نخر ففركه ثم قال يا محمد (مَن يُخي المِفَكم وَهِي رَمِيهُ إِس: ٧٨] فانطق الله محمداً بمحكم آياته وبهته ببرهان نبوته فقال: ﴿يُعْجِبُم الَّذِي أَنْسَاها أَوْلُ مَرَّةٌ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيدً ﴾ [يس: ٧٩] فانصرف مبهوتاً، وفي الدر المنثور ٥: ٢٦٩ عن ابن عباس أن ضارب هذا المثل العاص بن واثل، وعنه أيضاً أنه عبد الله بن أبي، وثالث عنه أنه أبي بن خلف، ورابع عنه أنه أبو جهل.

الجواب «الذي خلقها أول مرة» حيث النطفة مجموعة من متفرقات عن مواد شتى، فإنها أمشاج ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ...﴾(١).

وقد يعني ضرب العظام مثلاً وهي رميم، الأجزاء الأبعد عن الحياة في بعدي بُعدها عن الحياة أوّلاً، ورمَّتها أخيراً، ولكن ﴿وَنَسِى خُلْقَةً ﴾ أوَّلاً إن أجزاء النطفة كانت أرمَّ من الرميم وأبعد من ذلك البعيد ﴿وَهُو بِكُلِّ خُلْقٍ عَلِيدُ ﴾ حيث الخلق في مراتبه أمثال في كونه خارقة إلهية، فلا تختلف صوره في قدرته تعالى حتى إذا كانت هيِّنة وأهون وصعبة وأصعب بالنسبة للقدرات المحدودة، فإنها سواء بجنب القدرة اللَّامتناهية الإلهية، فلا صعبَ عنده وأصعب ولا هيِّن وأهون، فالكل لديه هيِّن، فـ ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يُهُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾!

هنا مراتب ثلاث من الخلق كل لاحق أهون من سابقه وثالثها الإعادة يوم المعاد، وقبلها الخلق من نطفة يوم الدنيا، وأولاها خلق المادة الأولية لا من شيء وهإن الذي أنشأه من غير شيء وصوره على غير مثال كان سبق إليه قادر أن يعيده كما بدأه كما في حوار الإمام الصادق علي الله أجل و:

سورة الإنسان، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٢٩٤ - ٨٧ في كتاب الاحتجاج للطبرسي في احتجاج أبي عبد الله الصادق على الله السائل: أفيتلاشي الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باق؟ قال: بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور فعند ذلك تبطل الأشياء وتفني فلا حس ولا محسوس ثم أعيدت الأشياء، كما بدأها مدبرها وذلك أربعمائة سنة يسبت فيها الخلق وذلك بين النفختين، قال: وأتى له بالبعث والبدن قد بلي والأعضاء قد تفرقت فعضو ببلدة يأكله سباعها وعضو بأخرى تمزقه هوامها وعضو قد صار تراباً يبني به مع الطريق في حائط؟ قال عليه : إن الذي . . . قال أوضح لي ذلك قال: إن الروح مقيمة في مكانها، أرواح المحسنين في ضياء وفسحة وروح المسيء في ضيق وظلمة والبدن يصير تراباً كما منه خلق وما تقذف به السباع والهوام من أجوافها فما أكلته ومزقته كل ذلك في التراب محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال ذرة في ظلمات الأرض ويعلم عدد الأشياء ووزنها، وأن تراب الروحانيتين بمنزلة الذهب في التراب فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور فتربو الأرض ثم يمخض مخض السقا =

«خلقها قبل أن تكون أعجب من إحيائها وقد كانت»(١).

فإعادة خلق الإنسان مثله أهون الخلق على الإطلاق، فقبله بدؤه وأكبر منه خلق السماوات والأرض وقبل الثلاثة خلق المادة الأولية لا من شيء، وهم يرتابون في ذلك الخلق الأهون، وهو في ميزان العدل والفضل أهم! وترى أن مجموعة عظام الإنسان تحيى يوم المعاد، لمكان ﴿مَن يُخِي الْفِطَامَ وكذلك: «يحييها» حيث المرجع هو العظام الفِطام وقسم عظيم من أجزاء العظام كما من سائر الأجزاء هو أجزاء أصلية أو فرعية لآخرين، فقد لا تبقى لأناس عظام وسواها حتى تُحيى، في حين أن عظام آخرين تُحيى، ترجيحاً أو ترجُّحاً دون مرجح، وحرماناً لمن رُجِّح عليه!

ثم الضرورة القاضية لجسمانية المعاد عقلية، هي وصول الثواب والعقاب إلى الأرواح بواسطة أجسادها العاملة لصالحة الأعمال وطالحتها، كما هما واصلان إلى الأرواح، فإن أعمال الأرواح بين ما هي تعملها دون وسيط الأعضاء، وما هي عاملة بوسيط الأعضاء، فالجزاء العدل الوفاق وصول كلِّ من صالح وصالح إلى الروح بوسيط وغير وسيط، وتكفي الأجزاء الأصيلة التي يعيشها الإنسان منذ هو جنين إلى الموت، تكفي هذه – فقط – لتكون وسيطة لوصول الجزاء إلى الروح!

والجواب أن ﴿مَن يُخِي ٱلْعِظَامَ﴾ استعجاب واستعظام الأصل إحياء العظام، دون نظرة واتجاه إلى كمية منها أم وكيفية لها، ولم يكن السائل

فيصير تراب كل قالب إلى قالبه فينتقل بإذن الله تعالى القادر إلى حيث الروح فتعود الصور بإذن
 المصور كهيئتها وتلج الروح فيها فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئاً.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٢٧ - أخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال جاء أبي بن خلف إلى النبي ﷺ وفي يده عظم حائل فقال: يا محمد أنّى يحيي الله هذا؟ فأنزل الله ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا...﴾ [يس: ٧٨] فقال له رسول الله ﷺ: خلقها...

المتعنت من الفلاسفة حتى يفهم فيعي أو يعني كمية في ذلك الإحياء في حين أنه ناكرٌ أصل الإحياء، ثم «يحييها» إجابة عن الشبهة في أصل الإحياء، سواءٌ أكان إحياء لكل العظام أم بعضها، فلا تطارد الأدلة العقلية والنقلية الدالة على اختصاص الإحياء ببعض الأجزاء.

وعلَّ منها ﴿الَّذِى آنشَاَهَا آؤَلَ مَرَّةً ﴾ والأوّلية الحقيقية لإنشاء العظام هي الإنشاء النطفة الجرثومية، فإنها صورة مصغرة عن الجنين، كما هو مصغرة عن الوليد الجديد وإلى أعظم عِظَمها طوال عمره.

فالإنشاء الأول في ملاحظة دقيقة يخص النطفة الجرثومية، وفي لحاظ أوسع وأعرف هو بداية نشوء العظام حين أنشئت من المضغة: ﴿فَخَلَقْنَا اللّهُ عَظْنَمُا ﴾ (١) ومضغة كل إنسان قياساً إلى مجموعة أجزائه الأصيلة والدخيلة منذ عظامه إلى موته، علّها واحدة بالملايين من أجزائه التي يعيشها طول حياته و ﴿كُمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾ (٢) قد تعني النطفة الجرثومية، أم تعني عظام المضغة بلحومها الكاسية لها، فالمُعادة من أجزاء الإنسان على أية حال ليست إلّا الأجزاء التي يعيشها الإنسان دون تبدل وانفلات، مهما انضمت بعد الموت إلى أناس آخرين، فإنها تصبح من أجزائهم الدخيلة دون الأصيلة، فلكل لم إذاً - أجزاء أصيلة تخصه، ويعاد فيها ليجزي بها جزاء الأوفى، والأجزاء الدخيلة هي بين أصيلة لآخرين فلآخرين، أم دخيلة على أية حال فلا تعاد لا مع الأولين ولا الآخرين.

ولأن دار الجزاء هي دار البقاء، فلتكن الأجزاء قابلة لذلك البقاء، كما هي قابلة للجزاء، والقول إن الخليَّات كلها تتبدل سنين بعد سنين فلا أجزاء أصلية منها دون تبدل كما أثبته علم الفيزيولوجيا الإنساني! إنه تخرُّص

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

بالغيب مبني على ما يُرى من تبدُّلات، ولكنها لا تستقصي كلَّ الأجزاء، فكما الروح لكل إنسان هو روحه مدى حياته، كذلك أجزاؤه الأصيلة هي أجزاؤه مدى حياته، وهي التي يحشر بها، ففي الحياة الدنيا هي باقية لكل إنسان حيث يعمل – كل ما يعمل – بها، ثم بعد الموت هي في قبضة ملك الموت مهما انتشرت وانتقلت إلى اشخاص آخرين، إذ لا تصبح من أجزائهم الأصيلة، ولكل إنسان نصيب يخصه من أجزاء هي المُعاد في المَعاد بأمثال الصور التي ماتت عنها.

وليس من الممكن استقصاء كافة الخليات بتبدلاتها وتحولاتها فضلاً عن تفلَّتها كلها في سنين يدَّعونها! وفصل القول حول كيفية المَعاد وكمية المُعاد يأتي في طيات آياتها الأحرى بالتفصيل إن شاء الله تعالى.

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ ۞ ٢:

فأين الشجر الأخضر المنملي من الماء؟ وأين النار المبخّرة للماء، والماء المُطفي للنار؟ وقد جمعها الله في الشجر الأخضر: ﴿فَإِذَا أَنتُم يّنهُ تُوقِدُونَ﴾! وليس حصول الحياة في الميت الذي كان حياً ثم مات بأبعد من شعلة النار المتخرجة من الماء وهما متضادان وهذان متلائمان والله ﴿بِكُلِّ حَلْقٍ عَلِيمُ ﴾ صعباً وأصعب وهيناً وأهون في كل ما دق وجل.

وعل المقصود من هذا ﴿الشَّجَرِ ٱلأَخْضَرِ﴾ شجر المرخ والعقار، تشتعلان باحتكاك أحدهما بالآخر أو بنفسه بعضه ببعض، شجر أخضر ريَّان بالماء يصبح ناراً، ووَقود نار مع اللَّدونة والاخضرار، يا لها من عجيبة في الخلق وأعجب من إحياء الموتى ولا سيما في الخلق الثاني، ﴿أَنَهَيِهَنَا بِاللَّمَاتِ اللَّمَاتِ اللَّهَ اللَّمَاتِ اللَّهَ الْمَاتِي اللَّهَ اللَّمَاتِ اللَّلَاتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاتِ اللَّهُ الْمَاتِ اللَّهُ الْمَاتِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاتِ اللَّهُ الْمَاتِ الْمَاتِ اللَّهُ الْمَاتِي الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِقُولُ الْمَاتِ الْمَاتِقُولُ الْمُعْتَلِيلِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِقُ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِقُ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِقُ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ١٠.

وكما الشجر الأخضر يحوي ناراً، فشجرة الإنسان الخضراء قد تحوي ناراً بما يعارض شرعة الله، ثم الله يجعلها ناراً في الأخرى أم وقود نار ﴿ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ وَقُودُ ٱلنَّارِ ﴾ (١) كما وقد تحوي نوراً بما تطبّق شرعة الله.

﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَـٰوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَـٰدِدٍ عَلَىۤ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَيْمُ الْهَاءُ مَثْلُهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَيْمُ الْهَا عَلَيْمُ الْهَالِيمُ الْهَا ﴾:

أليس الذي خلق المادة الأولى لا من شيء ثم بدأ خلقكم ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ ﴾؟ عطفاً على ألوانٍ من الخلق أصعب عن الإعادة.

﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَّ اللّهَ اللّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ قَادِرً عَلَىٰ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبِّ فِيهِ فَأَى الظّلِلمُونَ إِلّا كُفُولُ (٢) ﴿ غَنُ مَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُونِينِ إِن عَلَى اللّهُ الطّلِلمُونَ إِلَا كُفُولُ (٣) ﴿ عَنْ الْبَدْن بصورته وَمَا غَنْ بِمَسْبُونِينِ إِنَ عَلَى اللّهُ اللهِ عَن البَدْن بصورته الأولى، بل هو هو بصورة ثانية كالأولى، وكما تعنيه آيات تبديل الأمثال أنه يبدّل أجسادكم أمثالها في الصورة مهما كانت من أعيانها في المادة، وحدة عينية في أصل المادة البدنية، وأخرى صورية مماثلة للأولى، فلا يعني مثلهم أعيانهم في الأولى إذ لم ينكروا خلقهم فيها، ولا أعيانهم في الأخرى حيث المعاد فيها يختلف عن الأولى لأقل تقدير (٥) في عين الصورة، فليس إلّا مثلها، أن تعاد الأجزاء الأصيلة لكل إنسان في مثل الصورة، فليس إلّا مثلها، أن تعاد الأجزاء الأصيلة لكل إنسان في مثل الصورة، التي ماتت عنها والروح هو الروح، فالشيء الثاني قد يكون ضد

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، الآية: ۹۹.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة، الآيتان: ٦٠، ٦٠.

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير الآية في ج ٢٧ من الفرقان.

 <sup>(</sup>٥) وفي تقدير آخر في كمية المادة كما فصلناه في الواقعة.

الأول فليس - إذا ً - إعادة للأول، أم مثله في الصورة أو المادة أم فيهما كلاً أو بعضاً، فهو إعادة للأول صورة أم مادَّة أم فيهما، وأما أن يكون عينه؟ فلا! حيث العين لا يتعدد، إذ التعدد بحاجة ضرورية إلى ميِّزة ما بينهما ولا ميَّزة بين الشيءِ وعينه، بل لا بينَ هنا حتى نفتِّش عن الميِّزات.

ف «إعادة المعدوم مما امتنعا» – كقاعدة فلسفية قطعية – لا تشمل المعاد حسب القرآن، حيث المُعاد في المَعاد إنما هو إعادة الروح في المادة الأصيلة البدنية بمثل الصورة التي مات عنها، فلا يُعاد الروح بعينه لأنه لا يموت حتى يحيى مرة أخرى إلا عن غشوة تعتريه في النفخة الأولى، ولا تُعاد الأجزاء الأصيلة إذ لم تنعدم، ولا تُعاد عين الصورة التي زالت، وإنما يعاد الروح إلى الأجزاء الأصلية بعد فراقها، ويُخلق مثل الصورة الأولى، ومحطُّ الجزاء الوفاق في الأصل هو الروح، والروح هو الروح نفسه، وفي الفرع هي الأجزاء الأصلية التي بها يعاقب الروح ويثاب والأجزاء هي الأجزاء، ثم لا جزاء للصورة حتى يقال إنها فاتت، والمخلوقة ثانية ليست هي هيه، وإنما مثلَها، والجزاء العدل هو الوارد على عين الكائن العامل دون مثله! والأجزاء هي عين الأجزاء، والصورة المماثلة للأولى ليست محطة الجزاء!.

فالخلاق العليم الذي خلق السماوات والأرض أقدر على خلق أمثال الناس وهو الخلق الثاني الذي ينكره الناكرون ﴿لَخَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الناس وهو الخلق الثاني الذي ينكره الناكرون ﴿لَخَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْنَاسِ وَلَكِنَّ أَحَىٰ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ﴿أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ النَّاسِ كَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ﴿أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ اللّهِ عَلَى أَن يُعْتِى الْمَوْتَىٰ ﴾ (١) ف «إذا الّذِي خَلَقَ السماوات والأرض أبعد في أوهامكم وقدركم أن تقدروا عليه من إعادة البالي فكيف جوزتم من الله خلق هذا الأعجب عندكم والأصعب

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، الآية: ٣٣.

لديكم ولم تجوزوا منه ما هو أسهل عندكم من إعادة البالي ا(١) وخلق أمثالكم في المعاد أهون من الخلق الأول، كما الخلق الأول أهون من خلق السماوات والأرض! وخلقهما أهون من خلق المادة الأولية.

# ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ۞ :

. . . الأمر هنا بين فعل وإيجاب وهما منه واحد، فليس هنا الشيءَ لمكان ﴿إِذَا أَرَادَ شَيْئًا﴾ فإنما فعله وإيجابه التكويني إذا أراد شيئاً أن يقول لذلك الشيء كن فيكون دونما فصل أو تمنُّع أو مانع.

فليس أمره إذا أراد شيئاً كأمر المخلوقين أن يحول بين إرادته ومراده أمر آخر ، أخر يمنع، أو يكلِّف تحقيق مراده سوى إرادته أمرٌ آخر أو أمرُ آخر، ف ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيَّا﴾ أيّاً كان وأيّان من صغير وكبير، من بدء وإعادة ﴿ أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ وقوله فعله، تلميحة لطيفة بنفاذ أمره دونما نَظِرة أمر آخر أو أمرِ آخر، أو تصرُّم الزمان إلّا أن يشاء هو التأجيل كما خلق السماوات والأرض في ستة أيام.

«يقول لِما أراد كونَه: ﴿ كُن فَيكُونُ ﴾ ، لا بصوت يقرع ولا نداء يُسمع ، وإنما كلامه سبحانه فعلٌ منه وإنشاء ومثله لم يكن من قبل ذلك كائناً ولو كان قديماً لكان إلهاً ثانياً (٢) «فإرادة الله الفعل بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همة ولا تفكر ولا كيف لذلك كما أنه لا كيف له (٣).

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٩٦ ح ٩١ الاحتجاج عن الإمام أبي محمد الحسن العسكري عَلَيْتُهُ في حديث تفصيل الجدال.

<sup>(</sup>٢) المصدر عن نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ.

<sup>(</sup>٣) فيه ح ٩٨ عن أصول الكافي بإسناده عن صفوان بن يحيى قال قلت لأبي الحسن عليه : أخبرني عن الإرادة من الله أومن الخلق قال فقال: الإرادة من الخلق الضمير وما يبدو لهم بعد ذلك من الفعل وأما من الله فإرادته أحداثه لا غير ذلك لأنه لا يروِّي ولا يهم ولا يتفكر وهذه الصفات منفية عنه وهي صفات الخلق فإرادة الله...

ف ﴿ أَمْرُهُ وَ ﴿ هَنا فعله كما قوله ، و ﴿ أَرَادَ ﴾ هي الإرادة القاطعة بعد العلم والمشية ، و ﴿ شَيْعًا ﴾ يعم كل ما لا يستحيل ذاتياً أو في الحكمة ، إرادة لتكوينه لا من شيء ، أم لتكوينه من شيء خَلَقَه قبله تبديلاً له أيّاً كان ، ومنه الإحياء بعد الإماتة ، وإطلاق الشيء على الأوّل باعتبار الأول دون أية فعلية إلّا إمكان إيجاده لا من شيء ، ومن ثمّ الشيء الكائن حيث يبدل إلى غير شيئه في صورته ، ثم تبديله حياً بعد موته ، وقد أطلق على المواد الأولية لفظة الحروف حيث تعني حروف التكوين كما في حوار الإمام الرضا علي الله عمران (١) .

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٩٧ - ٩٩ في عيون الأخبار في باب مجلس الرضا ﷺ مع أهل الأديان والمقالات في التوحيد كلام للرضا عَلِينًا مع عمران يقول فيه: واعلم أن الإبداع والمشيئة والإرادة واحدة وأسماؤها ثلاثة وكان أول إبداعه وإرادته ومشيئته الحروف التي جعلها أصلأ لكل شيء ودليلاً على كل مدرك وفاصلاً لكل مشكل وتلك الحروف تعرف كل شيء من اسم حق وباطل أو فعل أو مفعول أو معنى أو غير معنى وعليها اجتمعت الأمور كلها ولم يجعل للحروف في إبداعه لها معنى غير أنفسها يتناهى ولا وجود لها لأنها مبدعة بالإبداع والنور في هذا أوّل فعل الله الذي هو نور السماوات والأرض والحروف هي المفعول بذلك الفعل وهي الحروف التي عليها الكلام والعبارات كلها من الله كَتَرَكُكُ عَلَّمُهَا خلقه وهي ثلاثة وثلاثون حرفاً فمنها ثمانية وعشرون حرفاً تدل على لغات العربية ومن الثمانية والعشرين اثنان وعشرون حرفاً تدل على لغات السريانية والعبرانية ومنها خمسة أحرف متحرفة في سائر اللغات من العجم الأقاليم اللغات كلها وهي خمسة أحرف تحرفت من الثمانية والعشرين حرفاً من اللغات فصارت الحروف ثلاثة وثلاثين حرفاً، وأما الخمسة المختلفة «فتجحخ» لا يجوز ذكرها أكثر مما ذكرناه، ثم جعل الحروف بعد إحصائها وإحكام عدتها فعلاً منه كقوله ﷺ : ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] وكن منه صنع وما يكون به المصنوع فالخلق الأول من الله ﷺ الإبداع ولا وزن له ولا حركة لا سمع ولا لون ولا حس والخلق الثاني حروف لا وزن لها ولا لون وهي مسموعة موصوفة غير منظور إليها والخلق الثالث ما كان من الأنواع كلها محسوساً ملموساً ذا ذوق منظوراً إليه والله تبارك وتعالى سابق بالإبداع لأنه ليس قبله ﷺ ولا كان معه شيء والإبداع سابق للحروف والحروف لا تدل على غير نفسها، قال المأمون: كيف لا تدل على غير نفسها؟ قال الرضا عَلِيُّكُ : لأن الله تبارك وتعالى لا يجمع منها شيئاً بغير معنى أبداً فإذا ألف منها أحرفاً أربعة أو خمسة أو ستة أو أكثر من ذلك أو أقل=

# ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾:

هنا مُلك سريع الزوال، وهناك مُلك أبطأ في الزوال لأنه أقوى مُلكاً، وشيءٌ منهما ليس مطلقاً لا يُغلب صاحبه، فقد يَغلب وقد يُغلب.

ثم وهنالك ملكوت هي حقيقة الشيء وما به الشيء شيء فمن بيده المُلك قد لا يَملك، ومن بيده المُلك قد يضعف أو يزول مُلكه، ولكن الذي بيده الملكوت فبيده ناصية كل شيء إيجاداً وإعداماً وما بينهما تحويراً وتغييراً، لا مُنعة عن إرادته فيه ولا مهلة بعدها له!

وعلَّ الملكوت هي حقيقة المِلك والمُلك مبالغة فيهما حقهما، فليست إذا إلا لله، لا يشاركه فيها سواه اللهم إلَّا علماً إذا علَّم الله.

فهنا ملكوت يجوز النظر إليها وقد أمرنا به: ﴿أَوَلَدَ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ مِن شَيْءٍ...﴾ (١) وهذه ملكوت تُعرف بالنظر وهي افتقار الكائنات ذاتياً إلى من سواها.

وهناك ملكوت يريها الله من يشاء: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ اللهِ مَن يشاء: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ﴾ (٢) وعلَّها إراءة لافتقار أعمق مما يحصل بالنظر، وقطعاً ليست هي العلم المحيط بذوات الكائنات فإنه يساوق القدرة الخلاقة لها و ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقِ غَيْرُ اللّهِ ﴾ (٣)؟

الم يؤلفها لغير معنى، ولم يك إلا لمعنى محدث لم يكن قبل ذلك شيئاً، قال عمران: فكيف لنا بمعرفة ذلك؟ قال الرضا عليه : أما المعرفة فوجه ذلك وبيانه أنك تذكر الحروف إذا لم ترد بها غير نفسها ذكرتها فرداً فقلت: اب ت ثج ح خ حتى تأتي على آخرها فلم تجد لها غير أنفسها وإذا ألفت وجمعت منها وجعلتها اسماً وصفة لمعنى ما طلبت ووجه ما عنيت كانت دليله على معانيها داعية إلى الموصوف بها، أفهمت؟ قال: نعم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٣.

وهنالك ملكوت هي - فقط - بيده تعالى علماً وقدرة: ﴿قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُونُ حَكُلٍ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجُكُارُ عَلَيْهِ﴾(١)؟ ﴿فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ فَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجُكَارُ عَلَيْهِ﴾(١)؟ ﴿فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ لنفسه شريكاً ﴿وَلِلَّهِ تُرْجَعُونَ﴾ كحتمية تقضيها العدالة والحكمة الإلهية!

وإنها إيقاعة ختامية قاحلة لهذه الجولة الهائلة في السورة كلها، تضم الأصول الثلاثة بإجمال لطيف!



<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ٨٨.



سُورة الصّافات



# مكية وآياتها ثنتان وثمانون ومائة

# بِشْعِر ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالْ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# ﴿ وَالصَّنَفَاتِ صَفًّا ۞ فَالزَّجِرَتِ زَحْرًا ۞ فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ۞ :

أدلة ثلاثة متتاليات، متفرعة على بعض، صافات فزاجرات فتاليات، تأتي مثبتة لتوحيد الله بصورة القسم وسيرة البرهان، توحداً لهذا المثلث فيما يصفُّ ويزجر ويتلو.

أترى «الصافات» هي - فقط - الملائكة: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمَافَوْنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمَافَوْنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمَافَوْنَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمَافِينِ! أَم هم الْسُافِينِ! أَم هم الْسُلِبُونَ ﴿ وَالْمَلائكة لِيسُوا إِنَاثًا وَإِنْ كَانُوا هم من الصافين! أم هم

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ١٦٥، ١٦٦.

النبيون؟ فكذلك الأمر وأحرى ألَّا يُصاغوا في صيغة الإناث (١)! أم أنها هي الطاقات الصافات ملائكية وبشرية أمّا هيه، جنود ربانية مصطفَّة في أماكنها السماوية والأرضية: ﴿لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ (٢) ولو أن في الكون آلهة متشاكسة لأصبحت مثلث الصافات في رسالاتهم التكوينية والشرعية، متناحرة متشاكسة: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةُ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتًا﴾ (٣) فتناسق الصافات ووحدتها في اتجاهاتها برهان لا مرد له على وحدة الموجّه: ﴿إِنَّ اللهَكُمْ لَوَجِدُ ﴾ .

فملائكة الله طاقات صافات في صفوف متراصة على صنوفها المختلفة، ناظرين أمره سبحانه ومنه تنزيل الوحي، ورسل الله صافات أخرى على درجاتهم لتلقي الوحي ثم إلقائه على المرسل إليهم، دونما تخلف قيد شعرة، والطاقات الكونية كلها صافات صاغية لأمر الله في تدبير الكون مهما كانت وسائط مسيرة أمّا هيه؟ ف ﴿مَا تَرَىٰ فِ خَلْقِ الرَّحَنِ مِن تَفَوُنَوَ فَارَجِع الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن نَظُورٍ ﴿ مَا اللهِ عَلَى يَنقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴿ اللهِ فَي مَسِيرة أَمّا هيه؟ فَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ مَا سَتُنَا السَّمَاة الدُّنَا إللهُ عَصْدِيح وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ فَلَ مَن اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

و ﴿ مَفَا﴾ في تنكير التعظيم يعظم موقف صفيفها جنوداً متراصة دونما فشل ولا فتور.

﴿ فَالزَّهِرَتِ ﴾ هي الطاقات التي تزجر وتمنع عما زجر الله من هؤلاء الثلاث في شرعة وتكوين، وهل هي الصافات نفسها في صفة ثانية زاجرة،

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٠٠٠ - ٤ - القمى في الآية قال: الملائكة والأنبياء عَلَيْتِكُ.

<sup>(</sup>۲) سورة التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الملك، الآيتان: ٣، ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الملك، الآية: ٥.

ومن ثم التاليات؟ كأنها هي! فالصافات هي الطاقات المتحضرة لتطبيق أوامر الله، وتُختصر أعمالها وتُحتصر في سلب: ﴿فَالْزَجِرَتِ﴾ ثم إيجاب ﴿فَالنَّالِيَتِ﴾. وإنها تمثّل كلمة التوحيد ﴿لاّ إِللهَ إِلّا اللهُ في بُعدي، «زاجرات وتاليات» نفي ثم إثبات، وفي: أنها لا تختلف فيما تُحمَّل، ولا تتخلف عما يُؤمَل، صافات زاجرات تاليات في وحدة صفوف وتوحيد صفوف مهما اختلفت صنوف الصفوف.

﴿ فَالزَّهِرَتِ زَجْرًا ﴾ تزجر الشياطين عن تدخلاتهم في وحي الله وسائر فعله الصارم ملائكية، وتزجر الدعايات المضللة عن فاعليها، بشرية رسالية وما تلاها، وتزجر التهرجات الكونية عن إفسادات لا قبل لها إلّا من الله.

﴿ فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ﴾ ملائكة على الرسل، ورسلاً على المرسل إليهم، وآيات آفاقية وأنفسية تتلو ذكر الله لمن أبصر بها فبصَّرته، ولمن أعرض عنها فأعمته.

﴿ إِنَّ إِلَنْهَكُمْ لَوَحِدٌ ﴾ زَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ ۞﴾:

ومع الصافات الزاجرات التاليات، فالسماوات والأرض تشهدان وما بينهما والمشارق ﴿ إِنَّ إِلَنْهَكُمْ لَوَجِدٌ ﴾

هنالك للكواكب الناجمة السيارة مشارق، كما لها مغارب، فللشمس وحدها مشارق عدد أيام السنة، وفي حساب أدق(Y) عدد الآفاق التي تشرق

<sup>(</sup>١) سورة الملك، الآية: ٣.

 <sup>(</sup>۲) بهذا الحساب في كل ثانية أم آن مشرق ومغرب، ففي أربع وعشرين ساعة حسب الثواني
 للشمس فقط/ ٥١٨٤٠ مشرقاً ومغرباً ففي السنة ١٨٦٩١٥٦٦٠٠ مشرقاً ومغرباً.

عليها وتغرب منها، فالأرض في دورتها حول الشمس تتوالى المشارق كما المغارب - على بقاعها المختلفة، وعلَّ هنا ﴿وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ﴾ فقط دون والمغارب - كما في غيرها: ﴿فَلاَ أُنْيِمُ رِبِّ ٱلْشَوْقِ وَٱلْعَزْبِ إِنَّا لَقَلِارُونَ﴾(١) علَّها لمناسبة المشبَّه به وهو شروق الوحي من شموس الهداية الإلهية، بل والكواكب هي مقاذف إلى من يخطف منه الخطفة في الملإ الأعلى!:

﴿إِنَّا زَبَّنَا ٱلنَّمَآءَ ٱلدُّنَا بِزِينَةٍ ٱلكَوْكِ ۞ وَجِفْظًا مِن كُلِّ شَيْطُنِ مَّارِدٍ ۞ لَا يَسَّمَّونَ إِلَى ٱلْمَلِا ٱلْأَعْلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ مُحُورًا وَلَمُثَمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَلِفَ ٱلْمُنْطَفَةَ فَأَنْبَعَتُم شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞﴾:

آيات خمس حول النيازك النارية، هي في الملك واحدة (٢) وفي كلِّ من المجن (٣) والمحجر ثلاث (٤) اثنتا عشرة آية في سائر القرآن تتحدث عن الشهب الثاقبة والنيازك النارية المقذوفة من مدفعيات الكواكب بالحرس الشديد، وآيات الجن تختص بالحرس الشديد والشهب منذ الوحي الأخير، والأخرى تعم تأريخ الرسالات وما قبلها منذ خلقت الكواكب.

﴿ إِنَّا زَبَّنَا السَّمَآة الدُّنيَا بِزِينَةِ الْكَوْكِ ﴾ الكواكب تأتي في الملك وفصلت «مصابيح»: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَآةِ الدُّنيَا بِمَصَدِيحَ ﴾ (٥) وفي الحجر «بروج» وفي «ق»

<sup>(</sup>١) سورة المعارج، الآية: ٤٠.

 <sup>(</sup>٢) ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَّا ٱلسَّنَاةَ ٱلدُّنِّيا بِمَصَلِيحَ وَجَعَلْتُهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [المملك: ٥] . . . (٥) راجع ج ٢٩ من ٢١ الفرقان ففيه تفصيل من رجوم النجوم.

 <sup>(</sup>٣) ﴿ وَأَنَّا لَسَمّا السَّمَاةَ فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُم اللّه وَأَنَّا كُنّا فَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْع فَمَن يَسْتَعِع الْآنَ يَعِد لَهُ شِهَامًا رَصَدًا ۚ إِلَى وَاللّه وَاللّه عَلَى اللّه وَاللّه وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

 <sup>(</sup>٤) ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاءُ بُرُوجًا وَزَيْنَاهُمَا لِلنَظِرِينَ ۞ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنَوْ رَجِيدٍ ۞ إِلَا مَنِ ٱسْتَرَقَ السَّمَ عَالَبْعَلُمْ شِهَاتُ مُبِينٌ ۞ [الحجر: ١٦-١٨].

<sup>(</sup>٥) سورة الملك، الآية: ٥.

فقط تزيين السماء بها ﴿أَنَامَ يَظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيِّنَهَا﴾ (١) تعبيرات ثلاثة عن زينة السماء، كلَّ يعني معنى في موقفه الخاص، وعلَّ أشملها لمدن السماء وبروجها ومدفعياتها «الكواكب».

و ﴿ اللَّمَاآة الذَّنيا ﴾ صفة بموصوفها تعني أدنى السماوات السبع إلينا ساكني هذه الأرض، أم وسائر الأرضين وكما فُصلت في الطلاق وفصّلت، ف ﴿ الدُّنيا ﴾ هنا مؤنث الداني من الدنو دون الدني الدناءة، فليست «سماء الدنيا» – مضافة – دون الآخرة، إذ للدنيا سماوات سبع لا واحدة، فهي سماوات الدنيا دون ﴿ التَّمَاآة الدُنيا ﴾ !

﴿ بِنِينَةِ ﴾ لا فقط لأهل هذه الأرض، بل ولكلِّ الناظرين أيَّا كانوا ﴿ وَزَيَّنَاهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ (٢) وهم كل مَن له أن ينظر من ساكني هذه المعمورة أم سواها من مدن السماء.

و «زينة » كـ «مصابيح» و «بروجاً » مواصفات ثلاث لـ «الكواكب» وهي تستغرق الكرات السماوية كلها ، ولو كانت «كواكب» لأبقت مجالاً لكواكب أخرى في سماوات أخرى ، ولكنها «الكواكب» جمعاً محلَّى باللام يفيد الاستغراق المطلق المطبق لكلِّ ما يسمى كوكباً ، ثم ﴿وَجِفْظًا﴾ مواصفة أخيرة لهذه الكواكب.

ولقد خيِّل إلى بعض القاصرين قصر ﴿ ٱلْكَوْكِ ﴾ على التي يراها أهل هذه الأرض بعيون مجردة أم ومسلحة، ودون قصرها خرط القتاد!.

و «الناظرين» يعم النظر بالعيون المسلحة كما يعم كل الناظرين هنا وفي سائر العالم، فهي - إذا - كل الكواكب في كل العالم وقد زينت بها السماء الدنيا، فهي إذا كلها في الأخرى: ﴿إِذَا

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة الحجر، الآية: ١٦.

السَّمَآةُ انفَطَرَتْ ﴿ وَإِذَا الْكُواكِبُ اَنَثَرَتْ ﴿ فَ ﴿ إِنْ اللَّهُ السَّمَاءُ تَعَمَّ السَّمَاوات كلها، كذلك الكواكب تعمها كلها، فريزينة الكَوْكِبِ تعمها على سواء.

﴿وَجِفَظًا مِّن كُلِّ شَيْطُنِ مَّارِدِ﴾ منذ تكوينها والشياطين، وأما غير الشياطين من الجن فقد كانوا يتسمَّعون ويسمعون حتى الوحي الأخير ﴿وَأَنَا كُنَا نَقَعُدُ مِنْ الْجَن فَقد كَانوا يَسَمَّعُونَ ويسمعون حتى الوحي الأخير ﴿وَأَنَا كُنَا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمَعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا﴾ (٢).

و ﴿ كُلِّ شَيْطَنِ مَّارِدِ ﴾ لا يخص شياطين الجن فإنهم بعضهم لا كلهم، فليست لغُزاة الجوِّ من شياطين الإنس حَظوة من الملإ الأعلى على أية حال، مهما عُزل المؤمنون من الجن والإنس عن السمع منذ الوحي الأخير، ولم يكونوا قبله من المعزولين.

﴿ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقَذَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ﴾ .

لا يتسمعون إلى الملأ الأعلى مهما حاولوا: ﴿وَمَا نَنَزَلَتَ بِهِ اَلشَّيَاطِينُ ﴿ وَمَا يَنْزَلَتَ بِهِ اَلشَّيَاطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي هُمُ مَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ وَيُقْذَفُونَ ﴾ وَمَا يَنْبَغِي هُمُ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ وَيُقْذَفُونَ ﴾ إذا تدنَّوا تَسمَّعاً، ولا يقذف إلا من تسمَّع قذفاً لدحره دون ثقب بالثواقب:

﴿ يُحُورًا ۗ وَلَهُمُ عَذَابٌ وَاصِبُ ۗ ﴿ ﴾: قذف ودحر لمن تسمّع لكيلا يسمع.

أترى ﴿ يُحُولًا ﴾ هي جمع الدحر بمعنى المصدر؟ أو اسم المفعول؟ أم هو المصدر مفرداً؟ مفعولاً له أو مفعولاً مطلقاً؟

معنى الدحر مفرداً بعيد فإن لفظه لفظه لا دحوراً، فقد تعني جمع الدّحر بمعنى المفعول مبالغة كأنهم نفس الدحور، ليس لهم إلا اندحار وفرار، هو حالهم إذ يسمعون فلا تتاح لهم فرصة وما يستطيعون ﴿إِنَّهُمْرَ عَنِ ٱلسَّمْعِ

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الجن، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآيتان: ٢١١، ٢١٢.

لَمَعْزُولُونَ﴾ (١) ﴿ وَلَمُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ ﴾: خالص دائب يوم الدنيا إذ يعيشون اندحاراً في ترذُّل عما كانوا يشتهون، وبأحرى يوم الأخرى فهم في جهنم خالدون.

﴿ إِلَّا مَنْ خَلِفَ ٱلْمُطْفَةَ فَأَنْبَعَامُ بِشَهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾.

يقذفون من كل جانب لدحرهم دون ثقبهم حيث الجريمة هي التسمع في سمع ولمّا تقع، يقذفون دحوراً ﴿إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ ﴾ اختلاساً واستراقاً ﴿إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ ﴾ اختلاساً واستراقاً ﴿إِلَّا مَنِ اَسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابُ مُبِينٌ ﴾ (٢).

ذلك الشهاب والنيزك الناري يتبع الخاطف المسترق ويثقبه، مبيناً في الحو لكل مستبين، ومبيناً أن هناك خطفة واستراقاً، ومبيناً أنهم «الا يسمعون» و ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾.

و ﴿ شِهَاتُ ثَاقِبٌ ﴾ يثقب بنوره الظلام، ويثقب خاطف الخطفة فلا يدعه يرجع إلى ناظريه بسلام، فلا يُخطئ ثاقبُه هدفَه كما يُرام.

ويا لهذه الكواكب البروج المصابيح الزينة كيف أصبحت من واجهة أخرى غيبية رجوماً ثاقبة للشياطين، كوزارة الدفاع السماوية، حاوية تلك المدفعيات والمقاذف الجبارة، تقذف المتسمعين من الشياطين دحراً، وتتبع الخاطفين المسترقين ثقباً، فلا تبقي متسمعاً إلا دحرته ولا خاطفاً إلا ثقبته.

فالملأ الأعلى في حفاظ دائب مكاناً ومكانة، فالمحادثات الغيبية لهم لا تعدوهم إلى مردة الشياطين، مهما تحرَّصوا ولكي يتخرسوا على الغيب بخليطات من الملإ الأعلى وخيالات وهُراءات من الأدنى، فيخيِّلوا إلى البسطاء أنها كلها من صلب الغيب.

إذاً فـ ﴿ اَلْكَوْبِكِ ﴾ داخلة في عسكر ﴿ وَالصَّنَفَاتِ صَفًّا ۞ فَالزَّبِرَتِ زَجْرًا ۞

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ١٨.

فَالنَّلِينَ ذِكْرًا ﴿ فَي معسكر سماوي حارس، وبالأحرى للملإ الأعلى في الأرض وهم الأنبياء ومن يحذو حذوهم، بأحرى لهم أن يُحفظوا عن استراق مردة الشياطين وَمسِّهم وَجسِّهم، حيث الملأ الأعلى في الأرض هم الأصلاء في مشارقهم، والأعلى في السماء هم الوسائط الفروع!.

هذه من أهداف الشهب الثاقبة والنيازك النارية، يكشف الوحي عن وجهها القناع، ثم هناك أهداف أخرى كشف العلم عنها أم لم يكشف، دون مطاردة ومناحرة بينها، فالناكر لهذه الملحمة الغيبية لا يرمي إلّا في الظلام خرساً بالغيب.

وترى من هم الملأ الأعلى المحظور التسمُّع إليهم وأين هم؟

الملأهو الجماعة التي تملأ العين، وهم في المكانة بين أدنى وأوسط وأعلى، والأدنى هم أكثر ما جيء بهم في القرآن، ثم الأوسط كملإ وأعلى، والأدنى هم أكثر ما جيء بهم في القرآن، ثم الأوسط كملإ سليمان: ﴿ قَالَ يَتَأَيُّمُ الْمَلُوا أَيُكُمْ يَأْتِينِ بِعَرْشِهَا فَبَلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ﴾ (١) وليس الأعلى إلّا هنا وفي ص: ﴿ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمِ إِلْلَهُ إِللَّهُ الْأَعْلَى إِذ يَخْصِبُونَ ﴿ إِلَى إِن يُوحَى الْعَلَى هم أعلى مكاناً مطلقاً، ولكنا أَن النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

وليس اختصام الملإ الأعلى إلّا حواراً في أنباء الغيب، وأنباؤهم غيب عن أهل الشهود والغيب، وحتى النبي على إلّا ما علمه الله، ف «ما كان» تضرب إلى ماضيه قبل أن يوحى إليه بما أوحي ﴿إِن يُوحَى إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الآيتان: ٦٩، ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٧٠.

ولأن الكواكب ﴿وَجِفْظًا مِن كُلِّ شَيْطَنِ مَارِدِ﴾ فهي إذا أمكنة الملإ الأعلى فيها وبينها في أجوائها، فليس لأي شيطان مارد التسمُّع إليهم اقتراباً إلى أمكنتهم.

ومن ثم كيف يواصل الشياطين في تصعُّدهم إلى الملإ الأعلى يَسَمَّعونهم، وهم عارفون تجربة وتكراراً أنهم يدحرون ويقذفون من كل جانب، أو يتبعهم شهاب ثاقب؟

من الجواب - إضافة إلى واقع ذلك التصعُّد المكرور - أن الاستماع إلى الملإ الأعلى مِن أهم غاياتهم ليتنزلوا على كل أفاك أثيم: ﴿ هُلُ أُنَيْتُكُمُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَطِينُ ﴿ قَلَ أَنَاكُمْ عَلَى كُلِّ أَفَاكِ أَيْهِ ﴿ قَلَ يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَحْتَرُهُمُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَطِينُ ﴿ قَلَ تَنَزَّلُ السَّمِ فَالهادف إليه أسعى ولحد إحداق كَيْبُوك ﴿ فَلَمَا كَانَ الهدف أسمى فالهادف إليه أسعى ولحد إحداق الخطر أو إطباقه، وكما يعاكسهم في الشرف المناضلون في سبيل الله، فحتى إذا علم المخلصون منهم أنهم يقتلون لا يبالون بدارا إليه بكُل إصرار.

ثم الشيطان هو من الجان ﴿وَالْجَانَ عَلَقْنَهُ مِن قَبَلُ مِن تَادِ السَّمُومِ﴾ (٢) فكيف يصطدم بالنيزك الناري، المخلوق من نار السموم؟

الشيطان مخلوق من النار وليس هو بعد خلقه ناراً، كما الإنسان المخلوق من تراب فلم يظل تراباً، فكما يصدم الإنسان من تراب جامد وسواه من تراب، كذلك الشيطان بشهاب ثاقب وسواه من نار، ولا سيما أن في السرعة وَقْعَتها، حتى إذا كان المرمي أرخى من المرمي إليه!

وهل المدحورون بقذف أو شهاب هم - فقط - كل شيطان مارد يروم التسمُّع فيُرمى؟ أم وكل غاز للفضاء وإن لم يتسمع، في إمكانية السمع كالجن المؤمنين، أو عدمها كغزاةٍ من الإنس؟

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآيات: ٢٢١-٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٢٧.

آیات الرجوم والشهب والمقاذف تختص کل شیطان رجیم: اللّهم إلَّا آیات الجن حیث تعم الجان المؤمنین، فإذا هم لم یقعدوا مقاعد للسمع لا یُدحرون، وبأحرى غیرهم من الإنس إذ لا یستطیعون!

وأخيراً ترى أن السماوات الست - الباقية فوق الأولى - هي كلها خلوً عن كواكب أمّاذا، حيث «الكواكب» استغرقتها في السماء الدنيا؟

علَّ الكواكب الزينة للناظرين تختص السماء الدنيا، وقد تكون في سائر السماوات كواكب أخرى ليس لها ناظرون بأية عيون مجردة ومسلحة، أم أن ناظري أرضنا وهم المحور الرئيسي إنهم لن يستطيعوا أن ينظروا إلى الكواكب في غير السماء الدنيا بأية عيون، كيف وهم عاجزون لحد الآن أن يتعمقوا بأقوى العيون المسلحة المجرات الفوقية لسمائهم؟

وعلى أية حال ليس لنا نفي وجود كواكب أخرى في سماوات أخرى، ولا التعرف إليها إن كانت، كيف ونحن حائرون في سمائنا وأرضنا، سبحان الخلاق العظيم!

﴿ فَاسْتَفْئِيمُ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمْ مَّنْ خَلَقَنَّأً إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَازِبِ ۞﴾:

﴿ أَهُمْ بنو آدم ﴿ أَشَدُّ خَلْقًا ﴾ وأشدَّه وأصلبه في البنية الجسدانية - فقط - ف ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنْكُنَ فِي أَحْسَنِ تَقْرِيمِ ﴾ (١) فلا أحسن منه في مطلق التقويم، مهما كان ﴿ مَنْ خَلَقناً ﴾ و ﴿ مَنْ خَلَقناً ﴾ و حَمْنُ خَلَقناً ﴾ يعم الجن والملائكة ممن نعرف، وغيرهما من ذوي عقول لا نعرفهم، وعلَّهم يشمل سائر الخلق أيضاً ﴿ مَأَنتُم أَشَدُ خَلْقًا آمِ ٱلثَمَلَّةُ بَنَهَا ﴾ (٢) والسماء بما فيها من كواكب وغازات أشد خلقاً من هؤلاء أجمع، ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي كواكب وغازات أشد خلقاً من هؤلاء أجمع، ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي

<sup>(</sup>١) سورة التين، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات، الآية: ٢٧.

دُخَانٌ . . . ﴾ (١) غاز ما أصلبه وأصلده وقد نُحلقت منها الكواكب! ولكنما الإنسان ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَآرِبٍ ﴾ : لازم بعضه بعضاً ولازق، فبنية الإنسان أرخى من ﴿ مَنْ خَلَقَناً ﴾ فخلقه أهون بدءاً من بدئهم، فخلق أمثالهم يوم المعاد - وهو أهون - أسهل من خلق مَن خلقنا مرحلتين! ﴿ لَحَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَ آكَ أَكُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) أكبر لأنه أشد وخلقهم أسهل!

و ﴿ طِينٍ لَازِبٍ ﴾ هو سلالة من طين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةِ مِّن طِينِ ﴾ (ثم جمع سبحانه من حزّن الأرض وسهلها وعذبها وسبخها تربة سنّها بالماء حتى خلصت ولاطها بالبلة حتى لزبت ) (٤).

هناك الإنسان في أوَّله تراب، ثم بسنِّ التراب ماءً حماً مسنون: ﴿وَلَقَدَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِهِ فَطَينٌ لازب، هو السلالة من طين بلا نتن من حمثه ولا يَبَس من ترابه، فإنما ﴿طِينٍ لَازِبٍ﴾!(١)

ذلك التراب الحمأ المسنون الطين اللازب في خلق الإنسان الأوّل، فهل إن بنيه المتناسلين بالزواج كذلك مخلوقون من ذلك؟

كلًا في ظاهر التناسل بخلاف آدم المخلوق دون تناسل، ونعم حيث النطفة تنتهي إلى التراب، فإن الطعام كله ناشئ من التراب(٢).

سورة فصلت، الآية: ١١.
 سورة غافر، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين على عليه الله .

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ٥: ٣٧٣ - أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿ يَن طِينٍ لَّازِيبٍ ﴾ [الصَّافات: ١١] قال: اللازب والحمأ والطين واحد كان أوله تراباً ثم صار حماً منتناً ثم صار طيناً لازباً فخلق الله منه آدم.

<sup>(</sup>٧) فالجنين يتولد من المني المتولد من الدم المتولد من الغذاء وهو حيوانياً ونباتياً يتولد من الطين اللازب، اللازم بعضاً!

ومن ثم الطينة وهي النطفة تختلف في الإنسان، رغم أن الطين الأول في خلق الإنسان الأول واحد<sup>(۱)</sup>.

وقد تعم ﴿طِينِ لَازِبِ﴾ الطين الأول وسائر الطين وهي سائر الطينة، فكل طينة عليينية لازبة أشكالها، كما لَزِبَ الطين الأول في أجزائه.



<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: • • ٤ ح ٩ في أصول الكافي محمد بن يحيى عن محمد بن الحسن عن النضر ابن شعيب عن عبد الغفار الجازي عن أبي عبد الله عليه الله خلق المؤمن من طينة الجنة وخلق الكافر من طينة النار قال: وسمعته يقول: الطينات ثلاث طينة الأنبياء والمؤمن من تلك الطينة إلا أن الأنبياء هم من صفوتها هم الأصل ولهم فضلهم والمؤمنون الفرع من طين لازب كذلك لا يفرق الله عمل بينهم وبين شيعتهم...

﴿ بَـٰ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ۞ وَإِنَا ذَكِرُوا لَا يَلْكُرُونَ ۞ وَإِنَا زَاوَا عَايَةً يَسَتَسْخُرُونَ ۞ وَقَالُوا إِنْ هَلَاَ إِلَّا سِخْرٌ مُبِينٌ ۞ لَوذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَّابًا وَعَظَلْمًا لَهِنَا لَتَبْعُوثُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا الْأَوْلُونَ ۞ قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ۞ فَإِنَّمَا هِمَ زَجْرَةٌ وَنِجِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ ۞ وَقَالُواْ يَنَوَيْلَنَا هَلَا يَوْمُ ٱلدِّينِ هَلَا يَوْمُ الفَصْلِ ٱلَّذِى كُفتُد بِهِ. ثُكَذِّبُوكَ ۞ آخَشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونُ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ مِنزَطِ الْمُجَدِيمِ ۞ وَقِفُوهُمُّ إِنَّهُم مَّسْقُولُونَ ۞ مَا لَكُو لَا نَنَاصَرُونَ ۞ بَلْ هُو ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ۞ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنُّمْ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَا قَالُواْ بَل لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَكَنِّ بَل كُنُّمْ قَوْمًا طَلَغِينَ ﴿ لَيْ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنآ ۚ إِنَّا لَذَآ بِفُونَ ﴿ لَكُنَّا فَأَغُو يُنَكُمُ إِنَّا كُنَّا غَلِمِنَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ عَلِمَ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ عَلِمُ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ٢٠٠٠ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا فِيلَ لَمُهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُورُونَ ١ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ﴿ إِنَّ بَلْ جَآءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّكُو لَذَآبِقُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ ﴿ إِنَّا مُحَرَّوْنَ إِلَّا مَا كُنُّمُ نَعْمَلُونَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ أُوْلَيْكَ لَمُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ۗ ﴿ اللَّهِ مَلُومٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلَومٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَومٌ اللَّهُ اللَّ فَوَكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ۞ عَلَىٰ شُرُرٍ مُنَقَبِلِينَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَّعِينِ ۞ بَيْضَآءَ لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ ۞ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴿ إِنَّ وَعِندُهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴿ إِنَّ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ

### ﴿ بَالْ عَجِبْتَ وَيَشْخُرُونَ ۞﴾:

هنا أمران عجيبان هما عجاب الرسول فله من إصرار حماقى الطغيان على نكران المعاد وأدلتُه واضحة وضح النهار، إذ هم معترفون بأشد من المعاد وهو الخلق الأول للمُعاد، وخلق السماوات والأرض.

ثم عجابهم من إصرار الرسول في وعجابه حين ينكرون، لحد ﴿ وَيَسْخُرُونَ ﴾ من ملحمة المعاد الحساب، ولأنهم غافلون فلا يذكرون ما هو أشد وأصعب من المعاد، لكن:

### ﴿ وَإِذَا ذَكِرُوا لَا يَذَكُرُونَ ١٠٠٠

كلَّما توالت عليهم ذكريات المعاد لإمكانيته بأحرى من الخلق الأول،

ولوجوبه قضية العدل والحكمة الإلهية، ﴿لَا يَنْكُرُونَ﴾ - ﴿مُثُمُّ بُكُمُ عُنَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ﴾ - ﴿مُثُمُّ بُكُمُ عُنَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ﴾ (١) عن غيّهم على عيّهم في الإجابة عن أسؤلة الوحي حيث تبكتهم وتسكتهم!

### ﴿ وَإِذَا زَأُواْ ءَائِةً يَسْتَسْخِرُونَ ۞ ﴿:

فآيات الله البارعات التي هي مواد الذكرى والإيمان بالله، تنقلب عند هؤلاء - المقلوبة قلوبهم والمعقولة عقولهم - مواداً للسخرية، يطلبونها وسائل الهزء بالرسول في ودعوته، ماء يزيدهم عطشاً ودواء تزيدهم داء: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَذَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ (٢): !

### ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَلَا إِلَّا سِخْرُ مُبِينٌ ۞ ﴾:

فهل ﴿ هَٰذَآ﴾ نبأ الرسول العظيم أنكم ستحشرون؟ وليس النبأ أياً كان سحراً مهما كان كذباً! أم ﴿ هَٰذَآ﴾ برهانه القاطع وتبيانه اللَّامع الذي لا قِبَل له ولا جواب عنه، فهو يقنع العقول في كافة الحقول؟ ﴿ أَفَسِحْرُ هَٰذَاۤ أَمْ أَنتُرُ لَا بُصِرُونَ ﴾ (٣) أفكلما لا يلائم أهواءَكم وما تشتهون، إنه سحرٌ مهما برهنت له براهين حسية وعقلية وفطرية «وماذا بعد الحق إلَّا الضلال المبين ال

الرسول يدعي أمراً ببرهان، ويدعوكم لتصدقوه دون مجازفة، ثم أنتم تنكرونه وتكذّبون دونما برهان، إلّا دعوى جازفة جارفة ﴿إِنْ هَلْاَ إِلَّا سِغَرُّ مُيْلًا﴾ فما داؤكم؟ وما دواؤكم؟! ﴿أَنَسِحَرُ هَلْاً﴾ فما داؤكم؟ وما دواؤكم؟!

# ﴿ لَوَذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَابًا وَعَظَلْمًا لَمِنَّا لَمَتِهُونُونَ ﴿ ﴿ ﴾:

وقد خلقكم أوّل مرة ولم تكونوا شيئاً مذكوراً! وقد خلق السماوات والأرض وهو أشد من خلقكم أعيانكم وأمثالكم!

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية: ١٥.

#### ﴿ رَ مَا بَاتُونَا ٱلْأَرُلُونَ ۞ ﴿:

وهم أبعد عهداً في موتهم، فترابهم وعظامهم؟ وهم أعظم منا فأبعدُ أن يتقبلوا إعادة في المَعاد؟ وهم وآباؤهم سواءً أمام القدرة الحكيمة!

ولقد كان تأصيل الآباء القدامى - في أي أصل - من الخرافات المجارفة عند الجاهليين، فإذا تسهلوا في أمرهم أنفسهم استصعبوا ذلك الأمر من آبائهم الأولين، وهم على سواء فيما لهم وعليهم، وآباؤهم كأمثالهم كانوا أبناء آباء لهم قبلهم وحتى ينتهي إلى آدم ﴿ خَلْقَكُمُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن كَانُوا أَبناء آباء لهم قبلهم وحتى ينتهي إلى آدم ﴿ خَلْقَكُمُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١) ﴿ أَنْعَيِينَا بِالْخَلِقِ ٱلْأَوَّلِ بَلَ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ (١) والحواب الصارم عن كل هذه الاستبعادات:

# ﴿ قُلُ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَاخِرُونَ ۞ ﴿

﴿نَعَمْ لَيست إجابة عن سؤال استعجاب مجرداً عن دليل، حيث البراهين تحتف بهم من بين أيديهم ومن خلفهم وهم بُكم عن جوابهم أنفسهم ﴿نَعَمْ ﴾ وهنا إضافة ﴿وَأَنتُمْ ﴾ الأبناء الآخرين والآباء الأولين ﴿ دَخِرُونَ ﴾ : أذلًاء صاغرون، أمام القدرة الحكيمة : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكَبِرُونَ عَنَ عِبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَمَ دَاخِرِين ﴾ (٣).

وليس يطول بين ﴿نَعَمُّ في إجابة لفظية، وبين ﴿نَعَمُّ في إجابة واقعية، فإذا هم أمام مشهد من مطوَّلة المشاهد ومهوِّلتها، يلتقي فيها الوصف بالحوار ولات حين فرار:

﴿ فَإِنَّمَا هِمَى زَجْرَةٌ وَلِجِدَةٌ فَإِذَا ثُمْ يَنْظُرُونَ ۞﴾:

في غمزة عاطفة، وومضة خاطفة – فقط – قدر ما تطلبه زجرة واحدة:

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٦٠.

﴿ وَإِنَّا هِى رَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴿ إِنَّا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ مَا يَنْظُرُونَ ﴾ مساكانوا ينكرون، ينظرون أنفسهم مبعوثين، وينظرون حق الوعد يوم الدين بعد ما كانوا يوم الدنيا عنه عمين! ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ (٢).

الخلق الأول لبني الإنسان كان يتطلب تدرجاً في تنقُلات بزجرات واقعية: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ (٣) وفي المعاد زجرة واحدة: طردة بصوت قارع هو الصيحة والنفخة الثانية في الصور، ونقرة في الناقور ﴿فَإِذَا مُمْ يَظُرُونَ ﴾ وكما في خلق آدم الأول ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلِقٍ نُعِيدُهُ ﴾ (٤) ﴿وَمَا يَنظُرُونَ ﴾ وكما في خلق آدم الأول ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلِقِ نُعِيدُهُ ﴾ (٤) ﴿وَمَا أَشُرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُو أَقْرَبُ إِن اللّه عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ (٥) أثر السَّاعَةِ إِلّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُو ٱقْرَبُ إِن اللّه عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ (٥) أثرى كما النفخة هي للناكرين يوم الدين زجرة، كذلك هي للمصدقين زجرة؟ وهي بداية العذاب! كلا، فإنها لمن ﴿وَقَالُوا يَوْيَلُنَا هَلَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴾ كأولى ويلة لهم! دون سواهم.

ثم ﴿ مِي ﴾ في ﴿إنما هي العني الصيحة والنقرة والنفخة ، فهي للناكرين زجرة وللمصدقين نفحة ، مهما ليست هي في ذاتها إلّا هيه ، فلكلّ شاكلته يوم الرجعة ﴿ فَإِذَا ثُمْ يَنظُرُونَ ﴾ ﴿ . . . بِأَلسَّاهِرَةٍ ﴾ (١٠)!

### ﴿ وَقَالُوا يَنَوَيْنَا هَٰذَا يَوْمُ ٱلَّذِينِ ۞﴾:

نقلة قاصدة من برهان الواقعة – لمَّا لم يك ينفع – إلى واقعة البرهان، تستعرض معرض الويل والعويل من حصيلة الزجرة الواحدة علَّهم ينتبهون، وعن غيِّهم يرجعون!

<sup>(</sup>١) سورة النازعات، الآيتان: ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البلد، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٦) سورة النازعات، الآية: ١٤.

﴿ يَوَيْلُنَا﴾ كيف كذبنا يوم الدين رغم براهينه القاطعة! يا ويلنا مما وقعنا فيه نتيجة تكذيبنا فـ ﴿ هَلَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾: الطاعة، حيث تبرز في جزاء وفاق: ﴿ لِيَجْزِى الدِّينَ أَحْسَنُوا بِللَّاسَ فَي الدِّينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴾ (١).

وبينا هم في قولتهم الويلة، إذا لهم بويلة أخرى تقرعهم من حيث لا يحتسبون، كما لم يحتسبوا حساباً ليوم الدين:

### ﴿ هَلَا يَوْمُ الْفَصِّلِ الَّذِي كُنتُد بِدِ. ثُكَذِبُونَ ۗ ۗ ۞﴾:

خطاب العتاب لأهل العذاب والتباب من رب الأرباب، أمَّن يؤمرون بهذه القولة العاتبة، وليس من كلامهم، إذ ﴿ كُنتُه خطابٌ، فمن هو المخاطِب منهم الخارج عن ﴿ تُكَذِّبُوك ﴾ ؟ وقضيته – إذاً – «كنا به نكذب» تلاوماً بينهم أنفسهم، ثم «احشروا...» تِلوَه دليل ثان أنه خطاب الله.

﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصِّلِ ﴾ بين المكذبين والمصدقين: ﴿ وَآمَتَنُوا الْيَوْمَ الَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللل

﴿ لَمَشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۚ ۞ مِن دُونِ اللَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمَسِيمِ ۞﴾:

وترى هؤلاء ﴿الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ يُحشرون إلى صراط الجحيم، فما ذنب أزواجهم بعولة أم زوجاتٍ؟ فإن كانوا من الذين ظلموا شملتهم ﴿الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ وإن كانوا من الذين عدلوا فقد سبقت لهم الحسنى، فـ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَنَى أَوْلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ (٣) بعولة أم زوجاتٍ أو سواهم؟.

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>۲) سورة يس، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ١٠١.

﴿الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ هنا هم أصول الظلم والضلال، ف ﴿ ظَلَمُوا ﴾ تضرب إلى عمق الماضي وتجعل حياة أصحابها ظلماً، فهم الذين عاشوا ظالمين بحق الحق وبحق أنفسهم وعباد الله، ف «أزواجهم» هم أشباههم (١) وقرناؤهم الذين عاشوا على هامش الضالين يتبعونهم فيما هم، بعولة أم زوجاتٍ أم أية أقارب أو أغارب، ولذلك يتباغضون في حوار: ﴿ وَآفَبَلَ بَعْمُمُ عَلَى بَعْضِ لَيْ اللَّهُ وَالاّرْوَانِ هم الأصلاة والآخرون المسؤولون هم الأصلاء.

وهل إن ﴿ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونٌ ﴾ تشمل كل المعبودين من دون الله، ملائكة ونبيين إلى جنب طواغيت وأوثان؟ كلّا! حيث المعبودون الثلاثة لا يستحق كلهم الجحيم، فإذا الطواغيت يعذبون لطغيانهم وتألههم لأنفسهم، ثم الأوثان والأصنام تُحشر مع عابديها الجحيم تعذيباً ثانياً للعابدين، فما بال المسيح عَلَيْ وملائكة معبودين يعذبون وهم براء: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابْنَ المسيح عَلَيْ وَمَلائكة معبودين يعذبون وهم براء: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ مَأْنَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْتَحْدُونِ وَأَتِي إِلْهَيْنِ مِن دُونِ اللهِ قَالَ . . . إن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَد عَلِمْتَمُ تَعَلَمُ مَا فِي نَقْسِكُ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ الْفُيُوبِ ﴿ مَا فَي نَقْسِكُ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ الْفُيُوبِ ﴿ مَا اللّهُ مَنْ إِلّا مَا أَمْرَقِنِ بِهِ عَلَى عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ لَكُ يَسَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا لَهُمْ مِنَ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْهُ وَلَكُمْ . . . ﴾ (٣) و ﴿ إِنَ اللّهِ يَا مُعْدُونَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لذلك تأتي هنا «ما» دالة على غير ذوي العقول من أصنام، أم وطواغيت بردُفها في أنهم لا يعقلون، وكما أتت في غيرها ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٤٠١ ح ١١ - القمي قال قال: أشباههم.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآيتان: ١١٦، ١١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآيتان: ١٠١، ١٠٢.

دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ (١) ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ (٢) .

وحتى إذا أتت فيما أتت «مَن» اختصت بغير ﴿ ٱلَّذِبَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَةِ ﴾ ولأنهم صالحون.

احشروهم: جمعاً بينهم يتراؤون بعضُهم البعض ﴿ فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْبَعْضَ ﴿ فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاط مستقيم، فليهتدوا يوم الدين إلى صراط الجحيم، والصراط هو السبيل المستقيم الذي يبتلع سائلَه دونما انحراف، فأهل الحق إلى صراط الجنة المستقيم، وأهل الباطل إلى صراط الجحيم، كلُّ إلى ما خطط لنفسه من هدى وصراط وما ربك بظلام للعبيد.

ويا لها من لهجة جازمة في تهكُّم عارم، وها هم أولاء قد هُدوا إلى صراط الجحيم ولمَّا يصلوها، إذ يبادرهم أمر الإيقاف:

# ﴿ وَقِفُومُرُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ۞ :

إنه ليس سؤال استعلام عن مجرمين وسواهم ﴿ فَيَوَمَبِذِ لَا يُسْتُلُ عَن ذَلِهِ عِنْسُ وَلَا جَانَّ . . . يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَمِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ (٣) ﴿ وَلَا يُسْتَلُ عَن دُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (٤) وإنما هو سؤال تنديد وتبكيت عن المجرمين، ثم لا سؤال عن سواهم إلَّا بياناً لموقفهم أمام أهل الحشر أجمعين تبجيلاً لهم أو تخجيلاً:

﴿ فَلَنَسْنَكُنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْنَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ فَلَنَقْصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلَّم وَمَا كُنَّا غَلَيْهِمْ وَأَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ (٥) كُنَّا غَلَيْهِمْ وَأَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ (٥)

سورة الأنبياء، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآيات: ٣٩–٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، الآية: ٨.

وقد يروى عن الرسول على قوله: «يا معاشر قراء القرآن اتقوا الله عَلَى فيما حمَّلكم من كتابه فإني مسؤول وإنكم مسؤولون، إني مسؤول عن تبليغ الرسالة وأما أنتم فتسألون عما حمِّلتم من كتاب الله وسنتي (١) و «ألا كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته (٢).

وليست المسؤولية بالنسبة للمكلفين فحسب بل «اتقوا الله في عباده وبلاده فإنكم مسؤولون حتى عن البقاع والبهائم»<sup>(٣)</sup> فـ «ما من داع دعى إلى شيء إلّا كان موقوفاً يوم القيامة لازماً به لا يفارقه وإن دعا رجل رجلاً . . »<sup>(٤)</sup>.

فلآية الوقوف موقف خاص بين آيها تختص فيه بالمجرمين، وموقف ثان يعم الخلق أجمعين، وفي ذلك الموقف يعمهم السثوال عن الولاية:

ولاية الله والرسول والأئمة، ولأن الأخيرة مختلَف فيها بين الأمة، ترى تظافر الروايات أنهم، مسؤولون عن ولاية على بن أبي طالب علي الله الله الم

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٠٢ عن أصول الكافي بإسناده عن جابر عن أبي جعفر عليه قال قال رسول الله عليه : . . .

<sup>(</sup>٣) المصدر عن نهج البلاغة عن الإمام علي ﷺ:...

 <sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ٢٧٣ - أخرج البخاري في تاريخه والترمذي والدارمي وابن جرير وابن
 المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وابن مردويه عن أنس قال قال رسول الله عليه : .

<sup>(</sup>٥) وقد أخرجه فيمن أخرج الحسكاني في شواهد التنزيل عن أبي النصر العياشي في تفسيره بإسناده عن مندل الغزي يرفعه إلى النبي على في قوله: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسْئُولُونَ ﴾ قال: عن ولاية علي عليه ورواه مثله عن أبي سعيد المخدري ومنهم المحمويني في فرائد السمطين بسنده عن أبي سعيد المخدري وأخرجه مثله عنه الزرندي في نظم درر السمطين ص ١٠٩ ومثله عنه البدخشي في مفتاح النجا ٤١ مخطوط والموفق بن أحمد في المناقب ١٨٦ عن أبي إسحاق=

### ﴿ مَا لَكُو لَا نَنَاصَرُونَ ۞ ﴾:

وقد كنتم تزعمون شركاءكم لكم أنصاراً، فأين نصرتهم لكم وأنتم معهم محشورون؟ أم نصرتكم لهم وقد كنتم لهم ﴿جُندُ تُحْضَرُونَ﴾؟ أم نصرة كل من الظالمين لأنفسهم، وأزواجهم لأنفسهم؟ أم نصرة الظالمين لأزواجهم أمّا هي من نصرة؟

#### ﴿ بَلَ هُرُ ٱلْيُومَ مُسْتَسَالِمُونَ ۞﴾:

ليس لهم أية قولة أو فعلة إلّا أن يؤذن لهم، وليس لهم إلّا استسلامهم عابدين ومعبودين لحكم أحكم الحاكمين، وقد يؤذن لهم في حوار لا تأتي لكلِّ إلّا البوار وناراً على نار:

# ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُمُ عَلَى بَعْضِ يَشَآءَلُونَ ۞ ﴿:

البعض الأزواج يتساءل البعض الذين ظلموا لماذا أغويتمونا خادعين، و ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴾ (١).

والعلامة العيني في مناقب علي ٥٧ عن أبي سعيد عنه والحافظ الحسين الجري في تنزيل الآيات ٢٦ عن ابن عباس: عنه والسيد علي بن شهاب الدين الهمداني الحسيني في مودة القربي ٩٢ والعلامة القندوزي في ينابيع المودة ٢٥٧ عن أبي سعيد عنه والعلامة باكثير الحضرمي في وسيلة المآل ١٢١ عن أبي سعيد عنه والعلامة الأمر تسري في أرجع المطالب ٥٦ و ٤٩٥ نقلاً عن تفسير الواحدي عنه والسيد أبو بكر الحضرمي في رشفة الصادي ٤٢ عن الواحدي عنه أي عن ولاية أهل البيت وقال الحافظ جمال الدين الزرندي عقيب حديث الولاية قال الإمام الواحدي: هذه الولاية التي أثبتها النبي وهي مسؤول عنها كما في قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسَوُلُونَ ﴾ [الصافات: ٤٢] (ملحقات إحقاق الحق مسؤول عنها كما في قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسَوُلُونَ ﴾ [الصافات: ٤٤] (ملحقات إحقاق الحق بإسناده عن أبي سعيد عنه هي مثله وقد أخرج فيه روايات ثمان من طرق إخواننا السنة.
 (1) سورة ص، الآية: ٤٢.

# ﴿ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنُمُ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ١ ﴿ ٢

وهكذا يحمِّلون أوزارهم على الذين حَمَلوهم على الضلالة كأنهم براءً عما كانوا يفعلون، فيجيبهم الذين ظلموا:

### ﴿ فَالُواْ بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞﴾:

حوارٌ ما ألطفه بين أهل النار تأتي لهم بكل بوار: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذِ الظَّلْلِمُونَ مَوْفُوفُوكَ عِندَ رَبِّهِمْ بَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْقَوْلَ يَنْقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَى اللَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَى مَكَدُونَكُمْ عَنِ الْمُدُونَ اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَى اللَّذِينَ السَّتُطْعِفُوا اللَّذِينَ السَّتُطْعِفُوا اللَّذِينَ السَّتُطْعِفُوا اللَّذِينَ السَّتُكْبَرُوا اللَّذِينَ اللَّيْنَ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ ا

وخلاصة دعوى أزواجهم المستضعفين أننا كنا مؤمنين فصددتمونا عن الهدى إذ ﴿ كُنُمُ تَأْتُونَنَا عَنِ الْلَيمِينِ ﴾ في ﴿ مَكُرُ النَّيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ واليمين في المكر هو الإتيان من واجهة الحق وصورته بسيرة الباطل وسريرته، أن تجعل آيات الله وبيناته ذرائع لنكرانها من حيث لا يعلمون: ﴿ ثُمَّ لَاَيْتِنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم وَينَ خَلْفِهِم وَعَنْ أَيْدِيهِم وَلا يَجِدُ أَكْثَرَهُم مُنكِرِين ﴾ (٢).

وخلاصة الرد من المستكبرين الذين ظلموا ﴿أَنَتُنُ صَدَدْنَكُوْ عَنِ ٱلْمُدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمُ بَلَ كُنتُم تُجْرِمِينَ﴾ - ﴿بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ﴾ ﴿وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِّن سُلطَنَيْ بَلْ كُنتُمْ قَوْمًا طَلغِينَ﴾ فالإيمان على بصيرة ويقين لا يزعزعه مكر الليل

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآيات: ٣١-٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٧.

والنهار والإتيان عن اليمين، فإن حجة الإيمان بالغة وحجة الكفر داحضة، وأين بالغة من داحضة؟ وإن كانتا في صراع دائب، فإن سعي الكفر – أياً كان – خائب «فالمؤمن كالجبل الراسخ لا تحركه العواصف ولا تزيله القواصف»!

وكيف يزول إيمان بقوة وسلطان بل وما كان لنا عليكم من سلطان! والسلطان الحجة منفي عن أهل الباطل، والسلطان القدرة ليس ليغير الإيمان في البعض من أعمال الإيمان.

هنالك ثالوث ﴿بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ...﴾ - ﴿بَلَ كُنتُم تُجْرِمِينَ﴾ - ﴿بَلَ كُنتُم تُجْرِمِينَ﴾ - ﴿بَلَ كُنتُم قُومًا طَانِينَ﴾ تفسح المجال لكل مضلّل، فإن مادة الضلال كاثنة، والمضلّل يبرزها ويمدّها، وليس له من سلطان مع وجود الإيمان ولا معه.

فالمستضعفون المقصرون هم من الظالمين، ومن أولياء الشياطين، يفتنهم الشيطان عن الإيمان وما هم بمؤمنين: ف «إنما بدء وقوع الفتن أهواء تُتبع وأحكام تُبتدع يُخالف فيها كتاب الله ويتولى عليها رجال رجالاً فلو أن الحق خلص لم يكن للباطل حجة ولو أن الباطل خلص لم يكن اختلاف

سورة آل عمران، الآية: ۲۸.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآيات: ۹۷-۹۹.

نتعرف من هنا وهناك مدى فرض التحقيق في الإيمان، حتى يتحقق لحد لا يفتتن صاحبه بأية فتنة، فإن وصل إلى قمة فهو الهمة، وإن لم يصل وكثير ما هم غير واصلين - فعلى صاحبه أن يأخذ حذره سلباً في الفرار عن الممضللين ولحد الهجرة ﴿ أَلَمْ تَكُنّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَة فَنُهَا حِرُوا فِيهاً ﴾ وإيجاباً أن يكون دائب التفتيش عما يحقق إيمانه ويبعده عن الفتن، إلّا المستضعفين في كلا السلب والإيجاب ﴿ لا يَستَقِيعُونَ حِيلةً ﴾ لتقوية الإيمان ومقاومة الفتن ﴿ وَلا يَهَنّدُونَ سَبِيلا ﴾ للفرار عن حكم المستكبرين، استضعافاً في بُعدية يجعلهم قاصرين دون تقصير، اللهم إلّا الذي يعفى عنه لأنه تقصير فصير!

﴿ فَالُوا بَلَ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنَيْ بَلَ كُنُمْ قَوْمًا طَلغِينَ ۞﴾:

مادة الضلال كانت فيكم موجودة، ومادة الإضلال لمن آمن حقاً فينا غير موجودة، وإنما ضعفٌ فيكم يفسح مجال الإضلال لا سيما ﴿بَلْ كُنُمُ وَوَمًا طَافِينَ﴾ في حد أنفسكم، فنحن زدناكم في طغيانكم، حيث تعاضدنا في الطغيان.

المستكبرون يتزايدون في حوارهم رداً على المستضعفين في ثالوث: ﴿ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ جواباً عن ﴿ كُنُمْ تَأْثُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ ﴾ في وجه أوَّل هو الدين، ثم ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِن سُلطَنَيْ ﴾ في وجه ثان من اليمين وهو القوة والسلطان، ومن ثم ﴿ بَلْ كُنُمْ قَوْمًا طَلِخِينَ ﴾ فحتى إذا لم نأتكم عن اليمين فسلب الإيمان وإيجاب الطغيان كان يكفيكم ضلالاً!:

<sup>(</sup>١) الإمام أمير المؤمنين علي على الله عنه في أصول الكافي، وفي النهج باختلاف يسير في بعض ألفاظه.

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ اللّهَ وَعَلَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِ وَوَعَدَّنَكُمْ فَالسَّنَجَنِّمُ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُم فَالسَّنَجَنِّمُ لِي فَلَا تَلُومُونِ وَالْمَعْرَفِ مِن الْمُصَلِّمُ مَّا أَنَا بِمُصَرِخِكُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصَرِخِكُمْ إِنِّ كَفَرْتُ بِمَا أَنْرَكَتُمُونِ مِن وَلُومُوا أَنفُسكُمْ مَا أَنا بِمُصَرِخِكُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصَرِخِكُمْ إِنِّ أَنْفُلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ (١) إذا فكل من المضلّل والمضلّل ظالم مهما اختلفت دركات الظلم:

# ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّناً ۚ إِنَّا لَذَآبِقُونَ ۞ ٢:

... لقد حقت علينا حقاً وحقيقة كلمة العذاب بما ظُلمنا أو ظلَمتم بما أجرمتم، فالظالم والمظلوم هكذا كلاهما في النار، حيث المظلوم المقصر في دفع الظلم عن نفسه أو فضح الظالم، ظالم بحق نفسه وبحق الآخرين، ومن ﴿قَوْلُ رَبِناً إِنَّا لَذَا بِقُونَ ﴾ : ﴿إِنَّ جَهَنَدَ كَانَتَ مِرْصَادًا إِنَّ لِلطَّنِينَ مَتَابًا إِنِّ ﴾ (٢) ﴿فَأَمّا مَن طَغَيْ فِي وَءَاثَرَ الْمُيَوَةُ الدُّنيا فِي فَإِنَّ الْجَيِمَ فِي الْمَأْوَىٰ فِي ﴾ (٢).

### ﴿ فَأَغَوَيْنَكُمْ إِنَّا كُنَّا غَنوِينَ ۞﴾:

أغويناكم كما غوينا، فإن كلَّا يجر النار إلى قرصته: ﴿قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَـُـُؤُلِآءِ الَّذِينَ أَغْرَيْنَا أَغْرَيْنَاهُمُ كَمَا غَوَيْنَا ۖ...﴾(٤).

يقولون قولتهم هذه كأنهم يعتذرون ولكنهم لا يُعذَرون كما المضلَّلون المقصرون، وقد تكون عذراً لهم في حوار المستضعفين، أن ليس الإضلال كله منا، ﴿بَلْ كُنُمُ قَوْمًا طَلِغِينَ﴾ «مجرمين» ﴿بَلْ لَرْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ﴾ وإن كنا نحن مشاركين لكم في الظلم والطغيان:

### ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ :

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ، الآيتان: ٢١، ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات، الآيات: ٣٧-٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٦٣.

أترى إذا كان ضِعف العذاب لمضلِّلين وضعفه لمضلَّلين فماذا تعني وقَــالــوا ﴿رَبَّنَا هَتُؤُلَآء أَضَلُّونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ ٱلنَّارِّ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَآ فَعَلَمُونَ﴾(٣)؟.

هنا الفريقان من المستكبرين المضلّلين، مهما كان الآخرون ضلوا بسبب الأولين، فلكلّ ضعف، مهما اختلف ضعف عن ضعف حسب اختلاف البادي في الإضلال والماشي سبيل الضلال والإضلال: ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِاَيْنِنَا وَاسْتَكْبُرُوا عَنْهَا أَوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ أَظُلَمُ كَذَبُوا بِاللّهِ عَنْهَا أَوْلَتِكَ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ أَظُلَمُ مِنَ الْكِنَابِ حَقَى إِنَا مَتَنَا وَالْمِنْ اللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبً بِاللّهِ أَوْلَتِكَ يَنَا لَمُهُمْ فَيهَا خَلِدُونَ إِنَّا مَنْ الْكِنَابِ حَقَى إِنَا مَنْهُمُ مَن الْكِنَابِ حَقَى إِنَا مَنْهُمُ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبُ بِاللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ

سورة النحل، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت، الآية: ۱۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآيات: ٣٦-٣٨.

ثم هناك ضِعف آخر أشد من ذلك هو الانظلام في الإضلال ثم ظلمٌ في الضلال، ومن ثم عذاب واحد لمن ضل دون إضلال، فلا هو أضلَ مَن سواه، ولا هو ضل بمن سواه، فله عذاب واحد.

فَمَن دون الآخرين هم في العذاب الضّعف مشتركون مهما اختلف ضِعف، ثم الثلاث في أصل العذاب مشتركون.

### ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّا كَ

أصيلين وفرعيين، دون أن نعذر الآخرين لأنهم مستضعفون، فإنهم كالأولين ظالمون، وكلُّ يلقى أثامه كما ظلم قدَرَه، ولا يُظلمون فتيلاً.

والمجرمون في اصطلاح القرآن هم الكفار الناكرون لتوحيد المبدأ والمعاد حيث أجرموا الحياة وقطعوها عن أصلها واثّاقلوا إلى الحياة الدنيا وزينتها:

# ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓاْ إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكَّمُرُمِنَ ۖ ۞ :

استكباراً عن توحيد الله وتخاذلاً في الإشراك بالله مستهينين برسول الله، وَيكأن شركاءهم أعظم من الله وأكرم:

# ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِّنَا لَتَارِكُوا مَالِهَتِنَا لِشَامِي تَجْنُونِ ﴿ ١٠٠٠ :

يعتبرون الدعوة إلى التوحيد شعراً وجِنَّة، فالدعوة إلى الشرك نثر وعقليَّة، تسميه للشيء باسم ضده، وتحويلاً لحق الله إلى ندِّه.

### ﴿ بَلْ جَآءَ بِٱلْحَقِّ وَصَدْقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ :

لا هو شاعر ولا مجنون فيما يحمل من دعوة الرسالة، فإنها حق بما تملك من بينات، وبما صدق المرسلين فيما أرسلوا به، فهل الرسل كلهم شعراء ومجانين رغم كافة البراهين، ثم أنتم بشركائكم عقلاء ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ

﴿ إِنْ هُوَ اِلَّا ذِكْرٌ لِلْمَالِمِينَ ﴿ لِمَن شَآةً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ الْمَالِدِنَ مَن كُانَ حَيًّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (٢).

فما دواؤكم بعد ذلك الداء العضال إلَّا:

﴿ إِنَّكُورَ لَذَا بِهُوا الْعَدَابِ الْأَلِيمِ ﴿ لَهِ وَمَا نَجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنُّمْ تَعْمَلُونَ ۞ :

ليس عذابكم الأليم إلَّا جزاءً لكم، وليس الجزاء إلَّا أعمالكم، فإنها تبرز يوم تبلى السرائر بحقائقها الشريرة.

ف ﴿مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ﴾ هي جزاؤكم بكمها وكيفها، فهي داؤكم معكم لزاماً إلى يوم الدين، تبرز جزاءً وديناً.

﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخَلَّصِينَ ۞﴾:

أترى ﴿إِلَّا﴾ استثناء؟ فعمًا هي تُستثنى؟ عن ﴿لَذَآبِقُوا الْعَذَابِ الْأَلِيمِ ﴾ وهم أولاء المجرمون! دون شمول لفسقة المؤمنين فضلاً عن المخلصين؟ ولو توسعنا في «إنكم» أنها تعني كل المكلفين، فحق الاستثناء «إلا المؤمنين» دون ﴿اَلْمُخَلِّصِينَ ﴾ حيث يظل المخلِصون ومَن إليهم من المؤمنين من ذائقي العذاب الأليم!

أم هي استثناء عن ﴿مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ في وجهها الشامل لكل المكلفين، أن الجزاء العدل الوفاق للمجرمين ليس إلَّا ﴿مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ وأما المخلصون فلهم أجرهم الوفاق وزيادة، فضلاً إلى عدل؟ و ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسُنَىٰ وَزِيادَةً ﴾ (٣) مخلِصين كانوا أم مخلَصين أم أياً من المحسنين!

أم هي استثناء متصل عن ﴿ وَقِفُوهُم ۗ إِنَّهُم مَّسُنُولُونَ ﴾ (٤) في وجهها الشامل،

سورة التكوير، الآيات: ٢٦-٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٢٤.

ومنقطع عن ﴿لَذَآبِقُوا الْعَذَابِ الْأَلِيمِ﴾ ومتصل عن ﴿مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ﴾ حيث المخلَصون وهم أصحاب اليمين والسابقون المقربون لا سؤال عنهم إلا تبجيلاً وتجليلاً، وليسوا رُهَناء أعمالهم وما كسبوا: ﴿كُلُّ نَنْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ اللهِمِ إِلَّا أَصَلَ الْيَبِينِ ﴿ كُلُّ نَنْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ اللهِمِ إِلَّا أَصَلَ الْيَبِينِ ﴾ (١)

كل المكلفين للحساب يحضرون ﴿ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عِبَادَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

إن مثلث الاستثناء - منفصلاً بين متصلين - يناسب أدب اللفظ وحَدَب المعنى، فلأن الآيات المسبقة تحدثت عن جزاء ألد المجرمين، فليقابلهم أخلص المؤمنين وهم ﴿عِبَادَ اللّهِ الْمُخَلِّصِينَ﴾.

هناك مخلِصون في عبوديتهم لله - وطبعاً - كما يسطعون، فليس إذاً الإخلاص القمة، وقد يشوبه لَمَم وصغار الذنوب، أم غير خالص الطاعة كما يحق، قصوراً ذاتياً أم وتقصيراً قاصراً حيث للشيطان عليهم سبيل فيعِزَّلِكَ لَأُغُوِينَّهُمُ أَجْعِينٌ اللهِ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ اللهُ الله

وهنا مخلَصون أكمل لهم ربهم إخلاصهم فعُصموا عن كل غواية عامدة أم خاطئة، فهم المعصومون أياً كانوا، مرسلين أم خلفاء لهم منصوصين كالأئمة الاثني عشر من عترة الرسول محمد على الله الله عشر من عترة الرسول محمد الله الله على الله عشر من عرة الرسول محمد الله الله الله عشر من عرة الرسول محمد الله الله على الل

هم خلاصهم عن أي ذنب هو بين إخلاصهم أنفسهم كما يستطيعون، ومن ثم إخلاص الله لهم: ﴿إِنَّا أَغْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى ٱلدَّارِ﴾ (٤) وهم المؤمنون

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الآيتان: ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآيتان: ١٢٨، ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآيتان: ٨٦، ٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٤٦.

حقاً ومعهم المخلِصون: ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَأَعْتَصَكُمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَتَهِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ (١).

فلأن الله أخلصهم لنفسه: ﴿وَأَصَطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى﴾ (٧) فلا سبيل لغير الله إليهم ولا سلطان عليهم فضلاً عن الشيطان.

هنا على ذكر عباد الله المخلصين يعرض لهم صفحة جديدة ليوم الدين وجاه ذلك العذاب الأليم للمجرمين:

﴿ أُوْلَتِكَ لَمُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ١٠٠٠

آية منقطعة النظير في سائر القرآن تحمل ميِّزات المخلَصين بـ ﴿ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ وَمَعْلُومٌ ﴾ عَمْلُومٌ ﴾ وَمَعْلُومٌ ﴾ وَمَعْلُومٌ ﴾ وقال الميزة في ﴿ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ ؟

إنه رزقهم عند ربهم في بُعديه مادياً ومعنوياً، ومن الثاني أنهم لا يُسألون: ﴿وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُخْضَرِينَ﴾ (٨) وغيرهم - ككلّ - من

سورة النساء، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الآيتان: ۸۲، ۸۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآيتان: ٧٣، ٧٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآيتان: ١٢٨، ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩، ١٦٠.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) سورة طه، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>A) سورة الصافات، الآية: ٥٧.

المحضّرين المسؤولين، مجرمين ومؤمنين مخلصين ﴿إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾.

ومنه ﴿أَفَمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينِ ۗ ۞ إِلَّا مَوْلَنَنَا الْأُولَى﴾ (١) ولمن سواهم موتة ثانية هي عن الحياة البرزخية إلى الحياة الآخرة:

﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَكَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴾ فالمخلَصون هم ﴿ مَن شَآءَ اللَّهُ ﴾ ألَّا يُصعَقوا بعد صعقتهم الأولى وهي موتتهم الأولى. الأولى.

فذلك الرزق المعلوم، نعلم طرفاً منه كما هنا وفي سائر القرآن، ونجهل طرفاً آخر، فهو لنا معلوم لحدِّ، ولله معلوم دون حدِّ، ولعُمَّاله يوم القيامة معلوم كما يحدُّ.

وهنا حسب السنة القرآنية يبتدئ بطرف من الرزق المحسوس، ترغيباً لأحاسيس المؤمنين، ومن ثم طرف كما تطرَّفناه من الرزق غير المحسوس، وأخيراً ﴿لِيثْلِ هَلَاا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَكِيلُونَ﴾:

﴿فَوَرَكُهُ ۚ وَهُم مُنْكُرَمُونَ ۗ ۞﴾:

فواكه غيرهم ﴿ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ (٣) ﴿ وَفَرَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ (٤) إنها قد لا

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ٥٩، ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر، الآيتان: ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المرسلات، الآية: ٤٢.

تمازجها إكراميات سواها، أم لهم منها قَدَرهم كجزائهم بفضله المقرر لهم، فلهم مطلق الإكرام، ولكن أولئك لهم الإكرام المطلق دون جدِّ وهم يأكلون فواكههم مكرمين ومتفكهين.

### ﴿ فِي جَنَّكِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

آي الجنات النعيم في سائر القرآن سبع (١)، اثنتان منها - وهذه منهما - تختصان بالمخلصين والسابقين المقربين: ﴿وَالسَّنِفُونَ السَّيقُونَ إِلَيَ أُولَئِكَ الْمُعَرَّبُونَ إِلَى الْمَعْرَبُونَ إِلَى الْمَعْرَبُونَ إِلَى الْمَعْرَبُونَ اللَّهُ وَالسَّبِعُونَ اللَّهُ وَلَكُن أَين الْمُعَرَّبُونَ اللَّهِ فَعَيم المخلصين المقربين هو أصل النعيم المطلق: ﴿صِرَطَ اللَّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (٣) ونعيم الباقين مطلق النعيم الفرع، وكما هم ﴿مَعَ اللَّينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن النَّبِيْتَ وَالصَّلِيقِينَ وَالشَّهُدَاءَ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئَيْكَ رَفِيقًا ﴾ (٤).

#### ﴿ عَلَى مُرُدٍ مُنْقَبِلِينَ ۞ ﴾:

تقابُلهم على سررهم في أصله لا يختص بهم، فهو يعمهم وسائر أهل الجنة، وإنما يمتاز المخلصون ألّا يقابلهم إلّا مَن هو منهم لا دونهم، فالمكلفون هناك أشتات حسب شتات الدرجات أو الدركات ولا يظلمون نقيراً، فالمقابلة على السرر في جنات النعيم الأصيلة تختص بأهلها، مهما كانت لمَن دونهم معهم لقاءات وزيارات.

وحين نجد في هذه المواصفات ما تعمهم وكل أصحاب الجنة، تعمهم في درجاتهم، أو أن هذه المجموعة من ميّزاتهم مهما عمتهم مفردات بسواهم.

<sup>(</sup>۱) عذه ۱۹/۲۱ ۲۵/۷۱ ۱۳/۸ ۲۲/۲۵ ۱۰/ ۹ ۵/۰۲.

<sup>(</sup>۲) سورة الواقعة، الآيات: ۱۰-۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الفاتحة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٦٩.

﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ۞ بَيْضَآءَ لَذَّهِ لِلشَّرِبِينَ ۞ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ۞﴾:

تُذكر خمر الجنة في آيات عدة لسائر أهل الجنة، بمواصفات لها فصلناها في طياتها، ولكنها هنا لا تذكر للمخلصين بلفظ الخمر، إكراماً لهم زائداً على من سواهم من أصحاب الجنة، وتختص لهم بـ ﴿بَيْضَآءَ﴾ إبعاداً للونها كاسمها وسماتها عن خمر الدنيا، ثم ﴿لَدَّةِ لِلشَّرِيِينَ﴾ وفي تنكير ﴿لَدَّةِ ) إعظام لها لحد لا يحد ولا يوصف ﴿وَأَنْهَرُ مِنْ خَمْرِ لَذَّةِ لِلشَّرِيِينَ﴾ (١).

﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ﴾ هي ثانية البيضاء في ميِّزات مَعين المخلَصين ﴿ وَلَا هُمْ عَنَهَا يُلزَفُونَ ﴾ تعمهم وسواهم: ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنَهَا وَلَا يُلزِفُونَ ﴾ (٢) فالنزف هي النزف، وعلَّ الغَول – كذلك – هي التصدُّع، بفارق أن الغول هو إهلاك الشيءِ من حيث لا يُحسُّ به، والتصدع اشتقاق الرأس وصداعه من الوجع.

إنه ﴿ بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴾: جارٍ - نهراً وسواه، ما يزيد في طراوته ﴿ بَيْضَاءَ ﴾ كأحسن لون وأنضره وانظره للناظرين، ففيها ﴿ لَذَّةِ لِلشَّربِينَ ﴾ نظرةً كما هي لهم طعماً وشربة، ففيها كافة محاسن المشروب، بما ينفي عنها كافة مضاره ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ ويُنزَحون، نزف الجسم ونزحه، أم نزح الروح ونزفه، بل وتزيد في الجسم طراوة وطلاوة، وفي العقل نزاهة وعلاوة.

خمر الدنيا تخمر الجسم والعقل تنقيصاً، وخمر الآخرة تخمر النقص والجهل تمحيصاً، وتجعل شاربها سكراناً في الله، غفلاناً عما سوى الله، إذ تزداده معرفة بالله وهيماناً في الله، وكما تُبُلور جسمه أكثر مما كان!

نزيف خمر الدنيا في انتزاح الجسم وافتضاح الروح، واغتياله لكلا

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة، الآية: ١٩.

الجسم والروح، يجعلها تخمر الإنسانية وتسترها، وخلافه المضاد في خمر الآخرة يجعلها تخمر كل نقصان، فإنها ﴿بَيْضَآة لَذَّةِ لِلشَّرْدِينَ ﴿ لَكُ فَيَهَا غَوْلُ اللَّمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ ﴿ يَنتَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغُوُ فِيهَا وَلَا تَأْثِيمٌ ﴾ (١).

في خمر الدنيا كل لغو وتأثيم وكل تصدُّع ونزف وكل غَول، وبخلافها خمر الآخرة التي تزيد شاربها كل صحة ومعرفة، لذة حسية ومعرفية، جسمية وعقلية أمَّا هي من لذات لا عينٌ رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر!

### ﴿ وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ۞ :

«هم» الذكور هنا للأغلبية الساحقة حيث المخلَصات كالصديقة الطاهرة ومريم أمّن هي، هن بينهم قليلات، و﴿قَاصِرَتُ﴾ تعم الإنسيات والحوريات والجنيات، فإن بين الجن مخلَصين كالإنس مهما اختلفت الدرجات.

و ﴿ تَصِرَتُ الطَّرْفِ ﴾ عن أزواجهن، لا تعدوهم عيونهن حتى طرفاً، لأزواجهن، وكذلك حياؤهن وعفافهن الظاهر في قصور الطرف وخفضه، فهن اللواتي جعلن نظرهن مقصوراً على أزواجهن، وحبسن نظرهن عليهم فلا يتعدينهم إلى غيرهم.

وإنما تقع الكناية عن ذلك بقصور الطرف، لأن طماح الأعين في الأكثر يكون سبباً لتتبع النفوس وتطرب القلوب.

وإنك إن أرسلت طرفك رائداً لقلبك يوماً أتعبتك المناظر ومن قصور طرفهن أنهن لم ينظرن قبلهم إلى أزواج آخرين: ﴿فِينَ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ لَدَ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسُ قَبَلَهُمْ وَلَا جَآنَ ﴾ (٢) و ﴿عِينُ ﴾ هـي واسعات العيون وجميلاتها.

<sup>(</sup>١) سورة الطور، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآية: ٥٦.

#### ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴾:

بيضٌ مكنون برياشها، مخبوءة عن سائر طلابها إلَّا أصحابها، فلا تبتذلها الأيدي ولا العيون، وعلَّها بيض النعام فإن كِنَّها أحفظ وأستر من سائر الكِن، وهي أجمل من سائر البيض حيث يكنها الريش في عُش عشيش، فلا يمسها الأيدي ويغبرها الغبار، فهي على صفائها كما بيضت، بيضاء تميل إلى صفراء، وذلك الخلط الغالب عليه البياض من محاسن النساء.

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَنَسَآءَ لُونَ ۞ :

وهم ﴿عَلَىٰ شُرُرِ مُّنَقَلِبِلِينَ﴾ (١) يتساءلون عما مضى من حوارهم مع أصحاب الجحيم أمّاذا من تساؤل حبيب حميم:

﴿ قَالَ قَآيِلُ مِنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ ۞ يَقُولُ آءِنَكَ لَينَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ۞ آءِذَا مِنْنَا وَكُنَا ثُرَابًا وَعِظَلْمًا آءِنَا لَمَدِيثُونَ ۞ :

عرضٌ لطرف مما مضى من المكذبين ليوم الدين، ثم استعراض لجزاء تكذيبهم وواقعه في الجحيم أنهم فيها مدينون:

﴿قَالَ هَلَ أَنتُم تُطَلِعُونَ ۞﴾:

تطلُّعاً إلى مَن في الجحيم ليروا مصير المكذب بيوم الدين.

﴿ فَأَطَّلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيدِ ۞ ٢:

ووسطه، حيث عاش في أوساط المكذبين.

أترى كيف يختار المخلّص قريناً من المكذبين؟ إنه قرين لا صديق حميم، ولكل إنسان قرناء في الحياة جيراناً أو متعاملين، كما كان لرسول

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٤٧.

الهدى قرناء مشركون، ولكن المخلّص لا يتأثر بسوء قرينه، فقد يؤثر فيه أم لا يؤثر، ولا يتأثر مهما كان قرينه من أقوياء المضلّلين لحد قال عنه أحد المخلّصين:

#### ﴿ قَالَ تَأْلَفُهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ۞ ٢:

﴿ كِدنَّ ﴾ من الكيد شرطاً لـ «إن» وجزاءه ﴿ لَتُردِينِ ﴾ إسقاطاً إلى الجحيم كما أنت، بتساقط عن الإيمان كما أنت، ولكن الله صدَّ عني كيدك وميدك بنعمته ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّى...﴾.

أو من كاد يكاد، إن قربت مني مؤثراً في بكيدك لتردين ﴿وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّ . . . ﴾ .

أو المعنيان معنيَّان، إن قربت مني ودنوت كوداً وكيداً لتردين ﴿وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّ﴾.

أم «إن» «إنْ» مخففة، والله إنك قربت أن تهلكني، ولكنه يقتضي لام الغاية دون التأكيد، وهنا تأكيد دون غاية، وقد تعني «إن» كلا الشرط والوصل، كما تعني «ك» كلا الغاية والتأكيد تغليباً للأخير.

## ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ۞ ٢:

وهذه النعمة هي التسديد العصمة فإنه مخلَص من ﴿ الَّذِينَ أَفَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم أَنَّ النَّهِيِّتَ وَالشَّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ ﴾ (١) نعمة روحية قمة تعصم المنعم عليه من أية زلة ونـقـمـة، ومـن أعـلاهـا ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ (٢) ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَعَدِّ لَيْكَ بِمَجْنُونِ ﴾ (٢) ﴿ وَمَن أُوسِطُها ﴿ قَوْلًا أَن تَدَرَّكُمُ نِفِمَةٌ مِن رَبِّهِ لَئِدَ بِالْعَرَاةِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴾ (٤).

سورة النساء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الضحى، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة القلم، الآية: ٤٩.

وتلك النعمة العصمة بأنهم من المخلَصين، تجعلهم لا يُحضرون لسؤال: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَلُحْضَرُونُ لَكُ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ (١) .

هنالك رؤية القرين في الجحيم وهو المخلَص في جنة النعيم تثير شعوره بجزالة نعمته، فيفصح بميزة له أخرى عن أصحاب الجحيم:

﴿ أَفَمَا غَنُ بِمَيْتِينٌ ۞ إِلَّا مَوْلَنَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞ إِنَّ هَلَا لَمُوَ الْفَؤُدُ ٱلْعَظِيمُ ۞ لِيشْلِ هَلَا فَلَيْعْمَلِ ٱلْعَكِيمُلُونَ ۞ :

هنا يقتصرون موتتهم في الأولى التي كانت عن الحياة الدنيا، ويحتسرونها عن موتة البرزخ وفي الحياة الأخرى، ولمن سوى المخلَصين - لأقل تقدير - موتتان أخراهما عن الحياة البرزخية: ﴿رَبِّنَا آمَّنَا ٱللَّنَايُنِ وَأَخْيَلْتَانَا ٱللَّنَايِّنِ ﴾ (٢) واعترافاً من أهل النار، ثم هم يموتون ثانية حين تموت النار فلا نار - إذاً - ولا أهل نار.

وسائر أهل الجنة يظلون فيها ﴿عَطَآةُ غَيْرَ بَعَذُوذِ﴾ (٣) دونما انقطاع، فلا موت لهم في الجنة كما لا خروج لهم عنها، ولكنهم ماتوا كسائر المكلفين موتة ثانية هي عن الحياة البرزخية:

﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَنَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ (٤) فالمخلصون هم ممن شاء الله ألا يُصعقوا بالصيحة الأولى وسائر أهل الحشر يصعقون.

فللمخلَّصين موتة واحدة، وللمخلصين موتتان، وللمجرمين ثلاث ولات

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ١٢٨، ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

حين خلاص! (١) ﴿إِلَّا مَوْلِنَنَا الأُولَى ﴾ استثناء منقطع عن ﴿أَفَمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينٌ ﴾ بلا اتصال، فإن المستثنى منه حان حينُه منذ دخولهم في الجنة فكيف تستثنى منه ﴿الْمَوْتَةَ الْأُولَى ﴾ إذا فهو استثناء حاصر فوق المتصل أن ليست لهم موتة بعد الحين وإن كانت فهي الأولى التي سلفت.

﴿ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ في النشآت الثلاث، لا في الأولى كفارة وذكرى إذ لا خطأ ولا عصيان، ولا في البرزخ أو الأخرى جزاءً وفاقاً، لأنهم مخلَصون لا سؤال عنهم ولا عذاب، إلَّا الرحمة القِمَّة في جنة النعيم الرضوان ﴿ فَي مَنْ السَّلَامِ عِندَ رَبِّمَ وَهُوَ وَلِيُّهُم يِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

﴿إِنَّ هَاذَا﴾ الرزق المعلوم بحذافيره المسرودة في طرف منه ﴿لَمُنَ ٱلْفَوْزُ الْفَوْزُ الْفَوْزُ الْفَوْرُ الْفُورُ الْفَوْرُ الْفَوْرُ الْفُورُ الْمُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْفُورُ الْوَالُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْفُورُ الْمُورُ الْمُولُورُ الْمُورُ ا

في ذلك الختام لعرضٍ من رزق معلوم للمخلَصين، هم يعتبرون مكانتهم قمة علياً يُحتذى بها ويقتدى، في ﴿ الْعَكِمِلُونَ ﴾ تستغرق كل العاملين لله، ولو كان فيهم من هو أرقى وأحرى بالقمة العليا، لكان ﴿ لِيثْلِ هَذَا ﴾ خطأً في عمومها!

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٣٠٥ ح ٣١ – القمي حدثني أبي عن علي بن مهزيار والحسن بن محبوب عن النضر بن سويد عن درست عن أبي بصير عن أبي جعفر ﷺ قال: إذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار جيء بالموت فيذبح كالكبش بين الجنة والنار ثم يقال: خلود فلا موت أبداً فيقول أهل الجنة ﴿أَفَمَا غَنُ بِمَيِتِينٍ ﴿ . . . ﴾ [الصّافات: ٥٥].

أقول: هنا توسعة لمقال المخلصين إلى سائر أهل الجنة تعني أنهم لا يموتون بعد ذلك أبداً، ولم يذبح في البرزخ حتى لا تشمل موتته غير المخلصين، وتوسعة أخرى ذبح الموت بالنسبة لأهل النار، فالبعض منهم يخرجون إلى الجنة فكاهل الجنة، والخالدون أبداً لا يموتون مع بقاء النار مهما ماتوا مع النار.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٢٧.

﴿ أَذَٰلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ ٱلزَّقْوَمِ ۞ ﴿:

﴿ أَذَٰلِكَ ﴾ الرزق المعلوم ﴿ خَيْرٌ نُّزُلا ﴾: تقدمة الضيف النازل، ونزولاً في يوم الله إلى دار الله ﴿ أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ ﴾ وهي من الشجرة الملعونة في القرآن: ﴿ وَمَا جَمَلْنَا الرُّيْمَا الَّذِيَ الَّذِيَ الْشَجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْءَانِّ ﴾ (١).

وللزقوم جرس اللفظ المعلن لجرس المعنى ومَلمسه، كرية بأشدًه وشائكٌ في أشدّه، بعيدٌ عن التصور، ناء عن التصديق، فهو أكره طعام وأنتنه، يأتي في ثالوث الآيات وثالوث الصفات:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغَرُّجُ فِى أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغَرُّجُ فِى أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ لَلَّا اللَّهُ مَا كَأَنَّهُ رُمُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ إِنَّهَا اللَّهُ مَا تَعَلَيْهِ اللَّهُ مَا تَعْدَلُهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَأَنَّهُ رُمُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ إِنَّهَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ السَّيَطِينِ ﴾ :

هي فتنة للظالمين أيّاً كانوا وفي أيّ من الحياتين الأولى والآخرة، فهنا يتقولون هازئين بالرسول على كما عن أبي جهلهم: يا جارية زقمينا، فأتته بتمر وزبد، فقال لأصحابه: تزقموا بهذا الذي يخوفكم محمد فيزعم أن النار تنبت الشجر والنار تحرق الشجر، فأنزل الله ﴿إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلطَّالِمِينَ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>۲) سورة الدخان، الآيات: ٤٤-٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة، الآيات: ٥١-٥٦.

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير آيات الواقعة في ج ٢٧ وآيات الدخان في ج ٢٥.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ٤٠٤ ح ٣٢ في المجمع في رواية الزقوم بلغة البربر التمر والزبد فقال أبو جهل لحاربته: . . .

الظالم الناكر ليوم الدين يزيد له نكراناً إذ يسمع شجرة الزقوم بمواصفاتها، أين الشجرة والنار بأشدها في أصل الجحيم، وهي تحرق بأخف النار؟! وما يفيد تمثيلها في طلعها برؤوس الشياطين، ولم ير أحدنا الشيطان؟!

إن حماقى الطغيان وآباء الجهالات تجاهلوا القدرة الخلاقة للشجر والنار، وقد ﴿ جَمَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَازًا فَإِذَا آنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴾! وقد تكون شجرة الزقوم من جنس النار فلا تُحرق بالنار بل وقد تزيد في حرقة النار!.

ومهما لم ير أحد رؤوس الشياطين، يرون في أنفسهم أنها أقبح الرؤوس فيما يرون، وكفى الشجرة هولاً أنها في بعدي الجهالة من كيانها: شجرة تخرج في أصل الجحيم. طلعها كأنه رؤوس الشياطين.

إنها أكلة رؤوس الشياطين، فلتكن كرؤوس الشياطين، وإنهم وقود النار وأصولها فلتخرج هي من أصل الجحيم، رأساً برأس وأصلاً بأصل.

وكما أن عِدَّة الزبانية للجحيم – التسعة عشر – فتنةٌ للذين كفروا، ومزيد إيمان للذين آمنوا، كذلك شجرة الزقوم بأصلها في أصل الجحيم، هنا هي فتنة للظالمين كما فتنوا، وواقع الفتنة العذاب لهم في أصل الجحيم.

صحيح أن الناس لا يعرفون رؤوس الشياطين، ولكنها مفزعة كما الشياطين، ومجرد تصورها في غيبها يثير الفزع والجزع، فكيف إذا كانت طلعاً يتطلع لطالع أكلتهم، وإذا كان طلعها كأنه رؤوس الشياطين فماذا – إذاً – سائرها الذي أجمل عنه.

﴿ فَإِنَّهُمْ لَاكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِثُونَ مِنْهَا ٱلبُطُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَبِيمٍ ۞﴾:

عندما تشوكهم شائلة الأُكلة المالئة من هذه الشجرة الملعونة، حارقةً

بطونهم، تطلعوا – بطبيعة الحال – إلى شراب يخفف عن وطأتها، ويطفف عن وطأتها، ويطفف عن وقعتها، فإذا لهم بشوب من حميم يشوبها، فهو يغلي كما تغلي، شوباً ثنائياً من غلي البطون: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُورِ ﴿ اللَّهُ لَلْمُ الْأَثِيدِ ﴾ كَالْمُهُلِ يَغْلِى فِي الْبُطُولِ ﴾ كَانْمُهُلِ فِي الْبُطُولِ ﴾ كَانْمُهُلِ فِي الْبُطُولِ ﴾ (١).

﴿ فَشَرِيُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَيْمِ ۞ فَشَرِبُونَ شُرْبَ ٱلْمِيدِ ۞ (٢).

شوب الحميم داخلي إذ شابه ما يحمَّه أكثر من نفسه، وخارجي إذ شابته شجرة الزقوم، وثالث ثالوثهم في عذابهم الأليم أنه ﴿شُرَبَ ٱلْمِيمِ ﴾ وهل لهم مرجع يرجعون إليه ويلجؤون؟:

﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى لَلْمَحِيمِ ۞ إِنَّهُمْ اَلْفَوْا ءَابَآءَكُمْ ضَالِينَ ۞ فَهُمْ عَلَىٰ مَاثَرِهِمْ يُهْرَعُونَ ۞﴾:

الجحيم: النار الشديدة التأجج، هي مرجعهم فتحرقهم بعد ما احترقوا بُنُولهم في ﴿ مَا لِينَ ﴾ ورغم ضلالهم في أَنُولهم في الضلالة ﴿ يُهْرَعُونَ ﴾ ويسرعون، فكما كان مرجعهم في الأولى آباءهم الضالين، كذلك يوم الدين ﴿ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الْمَحِيمِ ﴾ وبذلك يختم مشهد الظالمين وكأنه طرف من واقعهم المشهود!

فما الحياة الآخرة إلَّا صورة واقعية عن الحياة الدنيا، اللهم إلا فضلاً للذين أحسنوا فـ ﴿ لِلَّذِينَ أَحَسَنُوا الْحُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ (٣).



<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآيات: ٤٦-٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة، الآيتان: ٥٥، ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٢٦.

﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكُثُرُ الْأَوْلِينَ اللَّهِ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا فِيهِم ثُمَنْدِرِينَ إِلَّا عَبَادَ اللَّهِ عَانَ عَلَقِبَهُ ٱلْمُنذَدِينَ اللَّهِ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ لَكُ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِبُونَ ۞ وَنَجَيْنَكُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ لَيْ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ هُمُ ٱلْبَافِينَ ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي ٱلْعَالِمِينَ ۞ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْأَخَرِينَ ﴿ وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ ـ لَإِبْرَهِيمَ ﴿ إِنَّ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ إِنَّ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ أَيِفَكُما ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ فَكَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّجُومِ ﴿ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴿ فَنَوَلَّوْا عَنْهُ مُعْبِدِينَ إِنَّ وَاغَ إِلَّ وَالْهَائِمِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ مَا لَكُوْ لَا نَطِقُونَ ﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ مَثْرِبًا بِٱلْيَدِينِ ١ فَأَفْبَلُوا إِلَيْهِ يَرِفُونَ ١ فَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَنَا فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فِحَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ۞ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ۞ فَبَشَّرْنَنُهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ۞ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْى قَسَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَكُ فَٱنظُر مَاذَا تَرَكِ عَالَ يَتَأْبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآهَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّدِينِ ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُم لِلْجَبِينِ ﴿ لَيْ وَنَكَيْنَكُ أَن يَتَإِبَرَهِيـمُ ﴿ لَيْ قَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْيَأَ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ هَذَا لَمُو ٱلْبَلَوُّا ٱلْمُبِينُ ﴿ وَهَدَيْنَهُ

بِذِنْجِ عَظِيمٍ ﴿ وَرَكْنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْآخِرِينَ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَىٰ إِنَهِيمَ ﴿ وَاللَّهُ عَظِيمٍ ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَمِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّه

﴿ وَلِقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكُثُرُ الْأَوَّلِينَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم تُمَنذِرِينَ ۞ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلثُمَنذَرِينَ ۞﴾:

وتلكم الأكثرية الضالة دائبة في الطول التاريخي والعرض الجغرافي، رغم تواتر الإنذار من المنذِرين، فكان ضلالهم معمَّداً بعد التحذير والإنذار، ﴿ فَأَنْظُرُ ﴾ نظراً في عمق الغابر ﴿ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ المصدقين منهم والناكرين:

### ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّهُ عَبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّهُ ﴾:

فهم بينهم لم تكن لهم عاقبة إلّا الحسنى، رغم السائرين من مكذبين، أو مصدقين قاصرين أو مقصرين، حيث نالوا ما قصروا أو قصّروا شطراً في الأولى ﴿ ثُمَّ يُجَزَّنَهُ ٱلْجَزَاءُ ٱلْأَوْفَ ﴾ (١)! والاستثناء يعم ﴿ مَن ضَلَ ﴾ و﴿ ٱلمُنذَرِينَ ﴾ فإن للشيطان سبيلاً إلى غير المخلصين مهما كان لمما أو كبيرة.

ومن هنا استعراضات وجيزة لعاقبة المنذِرين والمنذَرين، من مخلَصين وسائر المؤمنين أو المكذبين، بادئاً بأول المرسلين العظام نوح عَلَيْمَا :

﴿ وَلَقَدْ نَادَلْنَا نُوحٌ فَلَيْعُمَ ٱلْمُجِيبُونَ ۞ ٢:

نداءٌ وإجابة مهما كان بينهما من بون كما تقتضيه الحكمة الإلهية، ومن

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٤١.

ندائه ﴿ فَلَا كَانَ كُفِرَ ﴿ فَانَا فَكُرُ فَانَافِيرَ ... وَحَمَلَنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلَوَجِ وَدُسُرِ ﴿ فَيَ بَاللَّهِ فَهَالًا ... ﴾ (٢) ﴿ مِنَا لَكُ لِنَا لَكُونَ كَانَ كُفِرَ فَكُ وَ فَاللَّهُ وَهَالًا ... ﴾ (٢) ﴿ مِنَا خَطِيتَ نِهِمْ أَغْرِفُوا فَأَدْخِلُوا فَاللَّهُ عَجِدُوا فَهُم مِن دُونِ اللّهِ أَنصَالًا ... وقالَ نُوحٌ رَبٍّ لا نَذَر عَلَى الْأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَالًا ... ﴾ (٣) والمجمع في ﴿ نَادَننَا ﴾ و﴿ ٱلْمُحِيبُونَ ﴾ يعني عَلَى الأَرْضِ مِن ٱلكَفِرِينَ دَيَّالًا ... ﴾ (٣) والمجمع في ﴿ نَادَننَا ﴾ و﴿ ٱلْمُحِيبُونَ ﴾ يعني جمعية الصفات جلالاً بسحق الكافرين ، وجمالاً بنجاة المؤمنين ﴿ فَلَنِعُمَ اللَّهُ عِبْونَ ﴾ لمن هو نعم العبد! ... «صدقت ربنا أنت أقرب من دُعي وأقرب من يعطي فنعم المُدعى ونعم المعطي ونعم المسؤول ونعم المولى أنت ربنا ونعم النصير (١٤) .

﴿ وَيَخَيِّنَكُ وَأَهْلَمُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ۞ وَجَعَلْنَا ذُرِيَتَكُمُ هُرُ الْبَافِينَ ۞ وَتَرَكَنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ۞﴾:

هذه ثلاث إجابات لما دعا نوح عَلَيْمَا الله بين نفي لغير أهله وإثبات لأهله، وأهله – هنا – الآهلون للنجاة، من أهله في النسب وأهله في الإيمان، فلم ينجُ فيمن نُجِّي ابنه وامرأته وهما أقرب أهله نسبياً، وقد نُجِّي مَن آمن به مهما كانوا أبعد عنه في النسب، فإنما الأهل هنا أهل الإيمان، سواء فيهم أقاربه وأغاربه: ﴿ قُلْنَا اجْرِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوِّجَيِّنِ آثَنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ النَّوْلُ وَمَنْ عَامَنَ ﴾ (٥) ﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آبِنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ الْحَكُمُ الْمُنْكِينَ (إِنَّ وَاللهُ عَمَلُ عَيْرُ مَالِحٌ فَلا تَسْعَلِن مَا لَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِ إِنَّ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ مَالِحٌ فَلا تَسْعَلِن مَا لَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِ إِنَّ اللهُ عَمَلُ عَيْرُ مَالِحٌ فَلا تَسْعَلِن مَا لَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِ إِنِي (١).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآيتان: ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة نوح، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة نوح، الآية: ٢٦.

 <sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ٢٧٨ - أخرج ابن مردويه عن عائشة قالت كان النبي ﷺ إذا صلى في بيتي فمر بهذه الآية ﴿وَلَقَدْ نَادَنْنَا ثُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِمِبُونَ﴾ [الصّافات: ٧٥] قال: صدقت ربنا...

<sup>(</sup>۵) سورة هود، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الأيتان: ٤٦،٤٥.

ترى وإذا كان أهله أعم من ذريته فماذا تعني ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِيْتَهُمُ هُرُ ٱلْبَاقِينَ﴾ والمؤمنون القلة غير ذريته وقد بقوا؟

فهل هم ذرية الإيمان كما أهله؟ فلماذا التحول من «أهله» إلى ﴿ وُرِيَّةُ مَنْ عَلَما اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ أهله فإنهم ذريته إيمانياً كما هم أهله: ﴿ وُرِيَّةُ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٌ إِنَّهُ كَاكَ عَبْدًا شَكُولًا ﴾ (١) فلم يكن الباقون بعد طوفان نوح إلّا من انتسل من أهله وذريته المؤمنين وسائر من آمن معه (٢).

وعلَّ من آمن معه كانوا هم أو أكثرهم من ذريته، فـ «أهلك» في يونس مقابل «من آمن» تعني الأقربين، والآخرون هم سائر ذريته!<sup>(٣)</sup>.

أم إن المحمولين معه كانوا من ذريته وغيرهم، ولكنما الباقين لم يكونوا إلّا ذريته مهما شملتهم النجاة عن الغرق؟ فلماذا اختصاص البقاء ببعض المحمولين ولم يختصوا بالإيمان، وعلّ منهم من كان أفضل من ذريته؟

علَّهم ماتوا في السفينة فلم تنسل لهم ذرية وكما يروى عن الرسول ﷺ في روايات عدة، وهي توافق ظاهر آية الذرية.

ترى وماذا ترك عليه في الآخرين؟ ومن هم أولاء؟

علَّ الآخرين هم سائر حملة الدعوة الرسالية بعد نوح من إبراهيم وموسى وعيسى ومحمد على ومن بينهم، وقد ترك الله وخلَّد دعوته العالمية

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٥٠٥ ح ٣٦ على بن إبراهيم في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه في الآية يقول: الحق والنبوة والكتاب والإيمان في عقبه وليس كل من في الأرض من بني آدم من ولد نوح قال الله نَمْرَكُ في كتابه: ﴿ أَثِمَلَ فِيهَا مِن كُلِّ رَفْبَيْنِ اَتُنَيِّنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلِيّهِ الْمَوْدُ وَمَا مَامَنَ مَعَدُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [مُود: ٤٠] وقال الله نَمْرَكُ أيضاً: ﴿ ذُرِّيَةً مَنْ حَمَلَنَا مَعَ ثُوجٌ ﴾ [الإسراء: ٣].

 <sup>(</sup>٣) الدر المنثور – أخرج الترمذي وحسنه وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه عن سمرة بن
 جندب عن النبي في الآية قال: سام وحام ويافث – أقول وقد أخرج ما في معناه جماعة
 آخرون عن سمرة وأبي هريرة.

بين سائر الخمسة الذين دارت عليهم الرحى، فربط بينهم برباط الدعوة الوحيدة الموحدة، أو يعني ﴿وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ ترك الدعوة ضده لمكان «على» وكما ترك عليه سلاماً في الآخرين.

﴿ سَلَامُ عَلَىٰ نُوج فِي الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّا كَلَالِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَغُرُقُنَا الْأَخَرِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَغُرُقُنَا الْأَخَرِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

فسلام عليه دائب في العالمين إلى يوم الدين دونما انقطاع لذكراه المجيدة الوطيدة الصامدة فإنه أوّل من انتهض في دعوة باهظة فائزة، بمقاساة أشد البلايا والفتن طول الدعوة، فله نصيب من كل خير وسلام إلى يوم القيامة!

وإنه سلامٌ من الله ومن أهل الله ﴿فِي الْعَلَمِينَ ﴾ من الملائكة والجنة والناس أجمعين أم أياً من المكلفين، ﴿إِنَّا كَنَالِكَ ﴾ الواسع الفاسح ﴿نَجْرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ فـ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ (١).

وإنه سلامٌ جزاءَ الإحسان لـ ﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إيمان السلام والتسليم فله السلام كما سلّم، ومن ثم لمن معه وتابعه «ثم» بعدما نجيناه وأهله من الكرب العظيم ﴿أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾ وهم غير أهله:

### ﴿ فَإِنَّ مِن شِيعَلِهِ. لَإِبْرَهِيمَ ۞ :

فإبراهيم ممن شايع نوحاً في دعوة التوحيد، وفاقه فيها، فقد يشايع الأعلى الأدنى كما الأدنى يشايع الأعلى، أو هما يتساويان، فلا تعني المشايعة لأحد تفاضلاً في المشايع عليه، إلا نفس التوافق في سلكِ واحد، ومن الأدنى شيعة موسى ﴿ فَاسْتَغَنَّهُ الَّذِي مِن شِيعَلِمِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوّمِهِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ١٥.

وشيعة على على الزمان لا في المكانة كإبراهيم بالنسبة لنوح، وقد تتقدم في الزمان وتتأخر في المكانة كإبراهيم بالنسبة لنوح، وقد تتقدم في الزمان وتتأخر في المكانة كالنبيين أجمع بالنسبة لخاتم النبيين، وبهذا الاعتبار يعد إبراهيم في عداد شيعة على علي المناز وهذا تأويل (١) وذلك تفسير.

﴿ إِذْ جَآءَ رَبُّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ﴾:

ومتى أصبح إبراهيم من شيعة نوح في دعوته المخلصة؟ ﴿إِذْ جَآءَ رَبَّهُ﴾

(١) تفسير البرهان ٤: ٢٠ ح ٢ شرف الدين النجفي قال روي عن مولانا الصادق عَلَيْكُمْ أنه قال قوله ﷺ : ﴿وَإِنَ مِن شِيعَامِهِ لَإِبْرَهِيهُ﴾ [الصّافات: ٨٣] أي إبراهيم من شيعة على ﷺ قال: ويؤيد هذا التأويل ما رواه الشيخ محمد بن الحسن عن محمد بن وهبان عن أبي جعفر محمد ابن على بن رحيم عن العباس بن محمد قال حدثني أبي عن الحسن بن أبي حمزة عن أبي بصير يحيى بن أبي القاسم قال سأل جابر بن يزيد الجعفى جعفر بن محمد الصادق عَلَيْنَا اللهِ عن تفسير هذه الآية ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَإِرَّهِيمَ ﴾ فقال إن الله سبحانه لما خلق إبراهيم عَلَيْنَهُ كشف له عن بصره فنظر فرأى نوراً إلى جنب العرش فقال: إلهي ما هذا النور؟ فقيل: هذا نور محمد ﷺ صفوتي من خلقي ورأى نوراً إلى جنبه فقال: إلهي وما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور على بن أبي طالب ناصر ديني ورأى إلى جنبهما ثلاثة أنوار فقال: إلهي وما هذه الأنوار؟ فقيل هذه نور فاطمة فطمت محبيها من النار ونور ولديها الحسن والحسين فقال: إلهي وأرى تسعة أنوار قد صفوا بهم قيل: يا إبراهيم هؤلاء الأئمة من ولد علي وفاطمة فقال إبراهيم: إلهي بحق هؤلاء الخمسة إلا ما عرفتني من التسعة فقيل: يا إبراهيم أولهم على بن الحسين وابنه محمد وابنه جعفر وابنه موسى وابنه على وابنه محمد وابنه على وابنه الحسن والحجة القائم ابنه فقال إبراهيم: إلهي وسيدي أرى أنواراً قد أحدقوا بهم لا يُحصى عددهم إلا أنت؟ قيل: يا إبراهيم هؤلاء شيعتهم شيعة أمير المؤمنين على بن أبي طالب ﷺ فقال إبراهيم: وبم تعرف شيعته؟ فقال: بصلاة إحدى وخمسين والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم والقنوت قبل الركوع والتختم في اليمين فعند ذلك قال إبراهيم: اللهم اجعلني من شيعة أمير المؤمنين قال فأخبر الله في كتابه فقال: ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَائِزَهِيهَ﴾.

وفيه عن تفسير الإمام أبي محمد العسكري عليه قال رجل لعلي بن الحسين: يا بن رسول الله أنا من شيعتكم الخاص فقال له: يا عبد الله فإذا أنت كإبراهيم الخليل عليه إذ قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ لَا لِبَرَهِيمَ الْكَانِ الله تعالى: كَوْرَاكَ مِن شِيعَنِهِ لَا لِبَرَهِيمَ الله إذ جَاءً رَبَّمُ يِقَلْبٍ سَلِيمٍ الله الصافات: ٨٣-٨٤] فإن كان قلبك كقلبه فانت من شيعتنا وإن لم يكن قلبك كقلبه وهو طاهر من الغش والغل وإلّا فإنك إن عرفت أن بقولك كاذب فيه أنك مبتلى بفالج لا يفارقك إلى الموت أو جذام ليكون كفارة لكذبك هذا، أقول وفيه روايات أخرى مفصلة في شروط الشيعة فراجع.

حين جاء كداعية ﴿ يِقَلَّى سَلِيمِ ﴾ عما سوى الله، خالياً عن حب غير الله والاتجاه إلى من سوى الله، تاماً في محبة الله، طامّاً من يم معرفة الله! «الذي يلقى الله وليس فيه أحد سواه»(١) خالياً عن كل شك وشرك جلي أو خفي بالله، بريئاً عن كل تعلق بغير الله، في قمة عالية من توحيد الله والفناء في الله والبقاء بالله.

وإنه تعبير بسيط - لا تعقيد فيه - عن كافة معاني الإخلاص في المجوارح والجوانح، حيث القلب إمامها كلها (٢) فإذا سلم سلمت كلها على قدر سلامته، وهو يؤدي على إجماله وجماله أوسع مما تؤديه تعبيرات هذه الصفات المتعاليات.

وإن مجيئه ربه بقلبه هو مجيئه بكل كونه وكيانه حيث القلب يقلّب كله، فقد جاء ربه متجلياً بكافة التربيات الربوبية بكل وجوده.

إبراهيم جاء ربه بقلب سليم ودعا العالمين إلى قلب سليم ﴿وَلَا ثُخْرِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِنَّى يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ﴿ وَلَا تَخْرِفِ وَمِن مَظاهر ذلك المجيء صراعه في حوار صارم وعملية صارمة في أوسع ميادين الشرك وأخطرها:

﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَاذَا تَعْبُدُونَ ۞ أَبِفَكًا ءَالِهَةً دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ ۞ فَمَا طَئْكُم بَرَبَ ٱلْعَالَمِينَ ۞﴾:

جولة خاطفة سريعة من حواره، وإلى تجوالة وسيعة عملية بين الأصنام، ما حمل عبدتها يتربصون به كل دوائر السوء.

في حين يراهم عاكفين على أصنام لهم يتساءلهم في هتاف وانعكاف

<sup>(</sup>١) القمي في تفسيره قال قال: . . .

<sup>(</sup>٢) في الكافي بإسناده عن الإمام الصادق عليه : القلوب أئمة العقول والعقول أئمة الأفكار والأفكار أئمة الحواس والحواس أئمة الأعضاء.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآيتان: ٨٨، ٨٩.

إلى فطرة الله التي فطر الناس عليها، مستنكراً تحجبُّهم عنها ﴿مَاذَا تَعَبُّدُونَ﴾ دون «من ذا» مُلَمحاً أنها لا تشعر! فما هي - إذاً - حال عابديها؟

ثم وقبل أن يذكرها كما يلفظون ﴿ اللّهَ تُرِيدُونَ ﴾ يهدم صرح ألوهيتها في تخيلهم الهابط الخابط: ﴿ أَبِفَكَا اللّهِ أَرُنَ اللّهِ تُرِيدُونَ ﴾ فكل آلهة دون الله إفك مفترى، وكذب مختلق، لا تملك أية برهنة في عساكر البراهين! وفي بدلية «آلهة » عن ﴿ إفكاً » – دون عكس – إشارة إلى أنها ليست إلّا إفكاً ، فكل كيانها إفك ليس إلّا! وإذ تعبدون ما تنحتون ﴿ فَمَا ظَنَّكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ كيف – كيانها إفك ليس إلّا! وإذ تعبدون ما تنحتون ﴿ فَمَا ظَنَّكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ كيف – إذاً – تعبدونه وأنتم عابدو خلقه، وكيف تلاقونه وأنتم به مشركون، وهو أقبح ظلم وأشنعه؟!

وفي جمع الخطاب ﴿لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ﴾ قطع للميزات والمفاصلات في المدعوين إلى الله لكل داعية قاطعة.

وأبوه هو عمه أو جده لأمه دون والده إذ فقده في طفولته فقام عمه مقامه في كافة شؤون الأبوة، فرغم أنه عاش جو الشرك داخل بيته وخارج بيته، يصبح أصرم محارب وأصرحه ضد البيت والبيئة.

وإنه في حملته الصارمة العامة الشاملة بحاجة إلى خلق جوِّ يسمح له بعد حجاج الكلام تحقيق حجاج العمل الجبار في كسر الأصنام، فماذا يصنع - إذاً - إلَّا أن يتأخر عن خروجهم لعيد لهم في اعتذار، بمكر صادق جبَّار، يجعله مع الأصنام دونما حاجز لكسرهم ولا صدام:

## ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنُّجُومِ ۞ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ۞ ﴿

أترى كان به سقم؟ وما هي رباطه بنظرة النجوم؟... «والله ما كان سقيماً وما كذب $^{(1)}$  «إنما عنى سقيماً في دينه مرتاداً $^{(Y)}$  وهذه

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٢٠٦ ح ٤٦ في روضة الكافي عن أبي عبد الله ﷺ قال قال أبو جعفر ﷺ:
 عاب آلهتهم ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنُّجُورِ ۚ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ۗ إِنَّى ﴾ قال أبو جعفر: والله . . .

 <sup>(</sup>٢) المصدر ح ٤٤ في كتاب معاني الأخبار بإسناده إلى صالح بن سعيد عن رجل من أصحابنا =

تقية (١) التَّورِيَة أن تلفظ بأمر وتعني خلاف الظاهر منه، فالكذب محرم على أية حال، وفي اضطرار التقية لا تحل إلَّا التورية كما فعلها إبراهيم في قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ والرواية القائلة إنه عَلِيَنَا لا كذب (٢) مضروبة عرض الحائط، فما دار الأمر بين كذب إبراهيم وكذب الرواية عنه فكذبها أحرى من كذبه عَلَيَا الله المراهيم وكذب الرواية عنه فكذبها أحرى من كذبه عَلَيَا الله المراهيم وكذب الرواية عنه فكذبها أحرى من كذبه عَلَيْ الله المراه المرا

إنهم هموا بالذهاب خارج البلد إلى عيد لهم جامع، فطلبوا إليه مرافقتهم فأبى معتذراً ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ وقد كان يهددهم بكسر أصنامهم: ﴿وَتَاللّهِ لَأَكِيدَنَ أَصَّنَكُم بَعْدَ أَن تُولُّوا مُدِينَ ﴾ (٣) فهل تناسوا تهديده في قبول عذره، أم استهانوا به أنه قولة جوفاء لا يتجرأ على تحقيقها؟ على أية حال قبلوا عذره، وهو عاقد عزمه على أن يهدم صرح آلهتهم ويقوض عروش معبوداتهم بهذه الصراحة والجرأة المسبقة والاعتذارة الملحقة، رأى أن حجته القولية وإن وضحت وضح الشمس في رابعة النهار، ولكنها لا تنبت في أراضي قلوبهم الجُرُز نباتاً،

(٣) سورة الأنبياء، الآية: ٥٧.

عن أبي عبد الله ﷺ قال قلت له: قوله تعالى: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾: ما كان إبراهيم سقيماً وما كذب إنما عنى . . .

<sup>(</sup>۱) المصدر ح 20 عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال قال: التقية من دين الله قلت: من دين الله؟ قال: أي والله من دين الله، ولقد قال يوسف: ﴿ أَيْتُهَا آلْمِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ والله ما كانوا سرقوا شيئاً ولقد قال إبراهيم ﴿ إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ والله ما كان سقيماً أقول هم سرقوا يوسف وهو غير ظاهر العبارة، وابراهيم كان سقيماً في روحه عنهم وهو غير ظاهر العبارة، وفيه عن روضة الكافي عن أبي بصير قال قبل لأبي جعفر عليه وأنا عنده: إن سالم بن أبي حفصة وأصحابه يروون عنك أنك تكلم على سبعين وجهاً لك منها المخرج؟ فقال: ما يريد سالم مني؟ أيريد أن أجيء بالملائكة والله ما جاءت بهذا النبيون ولقد قال إبراهيم عليه الله وما كان سقيمً ﴾ وما كان سقيماً وما كذب.

فأراد أن يشرك أبصار القوم مع بصائرهم، وحواسهم مع أفئدتهم في تفهُّم عقيدته علَّهم يثوبون إلى رشدهم ويتوبون عن غيِّهم.

لذلك وهو يهدف الهدف العظيم يضطر إلى ادعاء العلة عن مصاحبتهم، ويتظاهر بالسقم وما كان سقيماً في بدنه، وإنما كان سقيم النفس، كاسف البال، يتقطع فؤاده حزناً على ضلال قومه المبين، ويتميز غيظاً أنهم لم يلبوا نداءه ويصغوا إلى دعوته، أم وإضافة إلى سقمه هذا الحالي ينظر إلى سقم استقبالى:

إني سوف أموت<sup>(١)</sup> ولم أحقق بغيتي في تحقيق دعوتي، والموت في تحسرِ سقمٌ على سقم!

أم إني سوف أسقم، وهذه طبيعة الحال لكل إنسان أن يعرضه سقمٌ مَّا في كل مستقبل. . . أسقام كلها صادقة في حال واستقبال، في جسم أو حال، اللهم إلَّا سقم الجسم في الحال إذ لا رباط له بالنظر في النجوم.

وأما نظرته في النجوم، فليست إلى نجوم السماء رؤية ظاهرة، وإنما نظر... في وعلّها تضاهي حجاجه الأول ﴿ هَلَا رَقِي ﴾ (٢) مسايرة ظاهرة ومماشاة، وفقاً لما كانوا يزعمونه من دلالات النجوم على ما ستحدث من أحداث مستقبلة، إذ كانوا يحسبونها من أرباب الأنواع، وهذه الأوثان تُمثّلها بمتناوَل أيدي عابديها، ولكي يقضي على هذه المزاعم الفاسدة بعد إذ جعل الأصنام جذاذاً، والنجوم تعليمه وتعلّمه والبناء عليه محظور (٣) إلا فيما لا يعارض قضاءً وقدراً من محاسبات الخسوفات والكسوفات والزلازل في احتمال دون قطع!

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤ : ٣٠٦ ح ٤٣ في كتاب معاني الأخبار وقد روي أنه عنى بقوله : ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ إني سأسقم وكل ميت سقيم وقد قال الله ﷺ لنبيه ﷺ : ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ ﴾إنك ميت أي ستموت.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٧٠٤ ح ٥٠ في كتاب جعفر بن محمد الدوريستي بإسناده إلى ابن مسعود عن=

#### «نظر في النجوم» ظاهراً، واستطلع منها متظاهراً أنه سيسقم حين

النبي ﷺ أنه قال: إذا ذكر القدر فأمسكوا وإذا ذكر أصحابي فأمسكوا وإذا ذكر النجوم فأمسكوا، وفيه ٥١ في كتاب الاحتجاج للطبرسي عن أبي عبد الله ﷺ حديث طويل وفيه قال له السائل: فما تقول في علم النجوم؟ قال: هو علم قلَّت منافعه وكثرت مضاره لأنه لا يدفع به المقدور ولا يتقى به المحذور أن خبر المنجم بالبلاء لم ينجه التحرز في القضاء وإن خبر هو بخير لم يستطع تعجيله وإن حدث به سوء لم يمكنه صرفه والمنجم يضاد الله في علمه بزعمه أنه يرد قضاء الله عن خلقه، وفيه ٥٢ عن سعيد بن جبير قال: استقبل أمير المؤمنين عَلِينًا دهقان من دهاقين الفرس فقال له بعد التهنئة: يا أمير المؤمنين عَلِينَا تناحست النجوم الطالعات وتناحست السعود بالنحوس وإذا كان مثل هذا اليوم وجب على الحكيم الاختفاء ويومك هذا يوم صعب قد انقلب فيه كوكبان وانقدح من برجك النيران وليس الحرب لك بمكان قال أمير المؤمنين عَلِينا الله : ويحك يا دهقان المنبئ بالآثار المحذر من الأقدار ما قصة صاحب الميزان وقصة صاحب السرطان وكم المطالع من الأسد والساعات في المحركات وكم بين السراري والذراري؟ قال: سأنظر وأومى بيده إلى كمه وأخرج منه أسطرلاباً ينظر فيه فتبسم صلوات الله عليه وقال: أتدري ما حدث البارحة؟ وقع بيت بالصين وانفرج برج ماجين وسقط سور سر نديب وانهزم بطريق الروم بأرمينية وفقد ديان اليهود بأبلة وهاج النمل بوادي النمل وهلك ملك إفريقية أكنت عالماً بهذا؟ قال: لا يا أمير المؤمنين عَلِينَا الله فقال: البارحة سعد سبعون ألف عالم وولد في كل عالم سبعون ألف عالم والليلة يموت مثلهم وهذا منهم وأومى بيده إلى سعد بن مسعدة الحارثي لعنه الله وكان جاسوساً للخوارج في عسكر أمير المؤمنين فظن الملعون أنه يقول خذوه فأخذ بنفسه فمات فخر الدهقان ساجداً فقال أمير المؤمنين ﷺ: ألم أروك من عين التوفيق؟ قال: بلي يا أمير المؤمنين فقال: أنا وصاحبي لا شرقيون ولا غربيون ونحن ناشئة القطب وأعلام الفلك أما قولك انقدح من برجك النيران فكان الواجب أن تحكم به لى لا على أما نوره وضياؤه فعندي وأما حريقه ولهبه فلهذا فذاهب عني وهذه مسألة عميقة أحسبها إن كنت حاسباً .

وفيه ٤٩ في من لا يحضره الفقيه وروي عن عبد الملك بن أعين قال قلت لأبي عبد الله على الله على قد ابتليت بهذا العلم فأريد الحاجة فإذا نظرت إلى الطالع ورأيت طالع الشر جلست ولم اذهب فيها وإذا رأيت طالع الخير ذهبت في الحاجة فقال لي: تقضى؟ قلت: نعم قال: احرق كتبك وفيه عن الاحتجاج ٥٣ روي أنه علي الما أراد المسير إلى الخوارج قال له بعض أصحابه إن سرت في هذا الوقت خشيت أن لا تظفر بمرادك من طريق علم النجوم فقال على أتزعم انك تهدي إلى الساعة التي من سار فيها صرف عنه السوء وتخوف الساعة التي من سار فيها حاق به الضر فمن صدقك بهذا فقد كذب القرآن واستغنى عن الاستعانة بالله في نيل المحبوب ودفع المكروه وينبغى في قولك للعامل بأمرك أن يوليك الحمد دون ربه

الخروج أم بعده، أم «نظر في النجوم» نظرة الاعتبار بأفولها وحراكها فحدوثها وعدم ألوهتها وربوبيتها، فسقم روحه وتأثر من ضلال عابديها، يضمر في ضميره أن نظرة واحدة في النجوم التي يحسبونها أرباب الأنواع تنبه الإنسان أنها مربوبة لرب السماوات والأرض، فيسقم روح الإنسان بأحاسيسه المفكرة العاقلة أن كيف يعبدها ذلك الجم الغفير من الناس.

ومن شفاء ذلك السقم الحالي أن يكيد أصنامهم بعد أن يولوا مدبرين، وما كيده إلّا قوله ﴿إِنِّ سَقِيمٌ﴾ حتى يتركوه، وأن ﴿فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَمُهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ﴾(١).

### ﴿ فَنُوَلُّوا عَنَّهُ مُعْبِدِينَ ۞﴾:

﴿ فَنُولَوْا عَنْهُ ﴾ يعذرونه في ترك مصاحبتهم، غير معتنين بشأنه، صاحبتهم أم تركهم ﴿ مُدْبِرِينَ ﴾ عنه استهانة به، وإلى عيدهم اعتناء بشأنه، ناسين أو متناسين أنه تهدَّدهم بكيد أصنامهم، وها هو يكيدهم في ﴿ إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ ويكيدهم ﴿ مَرْبًا بِالْيَمِينِ ﴾ (٢)!

﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ عَالِهَ بِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا لَكُوْ لَا نَطِقُونَ ۞ فَرَغَ عَلَيْهِمْ ضَرَيًا بِٱلْمِدِينِ ۞﴾:

والرَّوغ هو الميل على سبيل الاحتيال والتخفي: ﴿ فَاَعَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَآءَ اللهِ الرَّوعُ هِ اللهِ اللهِ وَجَآءً بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ (٣) وقد كان لإبراهيم في بيت الأصنام رَوغان، رَوغ ﴿ إِلَى ۗ ذَهَابًا

لأنك بزحمك أنت هديته إلى الساحة التي نال فيها النفع وأمن الضر أيها الناس إياكم وتعلم
 النجوم إلا ما يهتدى به في بر أو بحر فإنها تدعو إلى الكهانة المنجم كالكاهن والكاهن
 كالساحر والساحر كالكافر والكافر في النار سيروا على اسم الله وعونه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>۲) سورة الصافات، الآية: ۹۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية: ٢٦.

إليها متخفياً، علَّ هناك عيوناً تنظر ﴿فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ﴾ من طعام قدمه هو أم كان حاضراً كما كانت سنتهم في تقديم الأطعمة لآلهتهم، ولا بدَّ لآلهة مجسمة وهي تماثيل ذوي الأرواح - لأقل تقدير حياة للأكل، إبقاءً لها وبعداً عن موتها، فلما لم تَجِر جواباً قال: ﴿مَا لَكُرُ لَا نَظِفُونَ﴾؟ أآلهة أمواتُ خُرسٌ لا يأكلون ولا ينطقون؟ فكيف هي إذا آلهة وهي أدنى كمالاً من المألوهين؟ وهو حجاج على الآلهة بعد الحجاج على المألوهين، وله فيهما الحجة البالغة ولا يملك إلَّا قضاء واقعاً على الآلهة لكي يظل المألوهون دون آلهة علهم ينتبهون.

ومن ثم روغ «على» ذهاباً للقضاء عليها روغاً ثانياً عليها ﴿ مَرَّبًّا بِٱلْبَينِ ﴾ (١)!

يرى جواً خالياً عن رصد العيون، فيدلف إلى أصنامهم فيجد باحة قد اكتظّت بالتماثيل وانتشرت في أرجائها الأصنام، فيخاطبها محتقراً لشأنها، شائناً لعبدتها ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ مَا لَكُورُ لَا نَطِقُونَ ﴾ وأنّى للجماد أن يأكل أو ينطق، فأخذ يلطمها بيده، ويركلها برجله، وتناول فأساً وهوى عليها يكسرها جذر مذر ويحطمها ﴿ فَجَعَلَهُ مُ جُذَاذًا إِلّا كَبِيرًا لَمُ ثُمْ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ (٢) فيسألوه عمن انتهك حرمة الآلهة ليرجعوا إلى أنفسهم ما هؤلاء يأكلون ولا ينطقون فكيف يُعبدون؟!

ولقد كان حقاً ﴿مَرَّمًا بِالْيَمِينِ﴾ بيمين القدرة ويمين الصدق ويمين الدين وباليمين الذي سلف منه: ﴿وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ بَعْدَ أَن تُولُواْ مُدَّبِرِينَ﴾ (٣) ويا لها من معركة صاخبة صارخة أعماق أسماع التاريخ، مَقتل الآلهة التي كانوا يعبدون، وقد شفى من نفسه سقماً كان يشكوه:

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٥٧.

### ﴿ فَأَفِّلُواْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ ١٠٠٠

وكيف أقبلوا إليه دون بيوتهم وأشغالهم ولا يعلمون ماذا فعل بآلهتهم؟ علّهم تسامعوا بالخبر، أم خمّنوا تحقيقاً لتهدد إبراهيم، فلذلك أقبلوا إليه يزفون: يسرعون حاملين أصحابهم على الزفيف لمعرفة الحال بكل عجال، وهم جمع كثير هائج، وجم غفير مائج، وهو فرد واحد لا يخاف إلا ربه، فهو أقوى من هذه الكثرة وهم إليه يزفون: ﴿قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنَا يَعْالِهَنِنَا إِنَّهُ لِينَ الظّلِلِينِ (فَي قَالُواْ سَمِعَنا فَقَ يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ فَي قَالُواْ مِن قَالُواْ مِنْ وَمَن اللّهِ مَلَى مُنْ اللّهِ مَلَى اللّهِ مَلَى اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

### ﴿قَالَ أَنْتَبُدُونَ مَا نَنْجِنُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا نَعْمَلُونَ ۞ :

كيف تعبدون ما تنحتونها أنتم، عبادة الصانع للمصنوع والخالق للمخلوق؟ فإن حقَّت في هذا البين عبادة فلتعبدكم ما تنحتون! ثم لا عبادة في هذا البين ﴿وَاللهُ خَلَقَكُم ﴾ الناحتون ﴿وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ آلهتكم التي تنحتون «فإن الله صانع كل صانع وصنعته»(٢).

تلك - إذاً - عبادة تمجها الفطرة ويرفضها العقل وكافة الموازين العقلية وسواها! ويا لها من حجة بالغة دامغة قد صفعهم بها صفعةً نبَّهتهم عن

الأنبياء، الآيات: ٥٩-٦٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢٧٩ - أخرج البخاري في خلق أفعال العباد والحاكم والبيهقي في الأسماء والصفات عن حذيفة قال قال رسول الله عليه إن الله . . . وتلا عند ذلك : ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصّافات: ٩٦].

غفلتهم، وأيقظتهم عن غفوتهم، فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون في أنفسهم قائلين: ﴿ إِنَّكُمْ أَنتُدُ ٱلظَّالِمُونَ﴾.

ليس «ما تعملون» هو نفس العمل أياً كان فإنه مخيَّر لا مسيِّر، وإنما هو حاصل العمل ﴿مَا نَنْحِتُونَ﴾ وكل صنعة، فإن مادته مخلوقة، وأنتم بقُدُراتكم وأفعالكم مخلوقون، مهما بان خلق عن خلق تخييراً وتسييراً، ف «لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين» ولو كان «ما تعملون» نفس العمل لكان جبراً فعذراً لعمل الأصنام وعبادتها، لا حجة عليهم في تنديد! ثم خلق الأعمال تسييراً من الله لا رباط له إبطالاً لـ ﴿أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ﴾ وإنما هو التخيير، فهم باختيارهم ينحتون ويعبدون ما ينحتون!.

هنالك دُحِضت مزاعمهم، وزُيِّفت آمالهم، فلم يجدوا بُداً وِجاه حجته إلَّا أن يحرقوه كما أحرق أكبادهم:

﴿ قَالُوا اَبْتُوا لَمُ بُنْيُنَا فَٱلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ۞ فَأَرَادُوا بِهِـ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلأَسْفَلِينَ ۞﴾:

﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَاَنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَيعِلِينَ ۞ قُلْنَا يَننَارُ كُونِي بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ۞ وَأَرَادُواْ بِهِ، كَيْدًا فَجَعَلْنَكُهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ۞ وَيَغَيِّنَكُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرِّكَنَا فِيهَا لِلْعَنْلَمِينَ ۞﴾ (١).

فيا لبنيانهم الجحيم وجحيم البنيان من أجيج النار، تتمثل فيه حرقة أكبادهم، فقد كان لأحدهم أن يحرقه بقليل النار، ولكنهم أجمعوا ليتشاركوا في حرقه كما أحرق أكبادهم جميعاً، ولكنهم خاب سعيهم حيث جُعلوا الأسفلين الأخسرين، وتلمَّع إبراهيم الخليل أكثر مما كان حجةً عملية على حججه، كما عارضوه عملياً رغم حججه! وأين يذهب كيد العباد المهازيل

سورة الأنبياء، الآيات: ٦٨-٧١.

أمام صيانة الله للخليل إلَّا إلى أنفسهم في كل ترذيل بكل سفالة وخسار ﴿ جَهَنَمَ يَصَلَوْنَهَا ۗ وَيِئْسَ ٱلْقَرَارُ ﴾ (١)!

لقد كانوا بشركهم سافلين وخاسرين، فأصبحوا بدائرة السوء على إبراهيم أسفلين وأخسرين.

إذ دُحضت حجتهم عمليةً بعد دحُضها قوليةً، خساراً إلى خسار وسفالاً إلى سفال!

ليس لحماقى الطغيان أمام دعاة الحق إلَّا منطق السيف والنار، عندما تعوزهم كل حجة وتُحرجهم كلمة الحق:

﴿ إِنْوَا لَهُمُ بُلِيُنَا فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾! ولم تجر سنة الله على خرق العادات إلا أحياناً تقتضيها الحكمة العالية كما في جحيم إبراهيم، وهذه حلقة أولى من قصص إبراهيم ومن ثم الثانية (٢):

سورة إبراهيم، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٤٤ ح ٦١ في روضة الكافي بسند عن أبي عبد الله عَلَيْمَا قال: خالف إبراهيم قومه وعاب آلهتهم حتى أدخل على نمرود فخاصمهم. . . وقال أبو جعفر ﷺ :عاب آلهتهم ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنُّجُورِ ۞ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ۞﴾ [الصافات: ٨٨-٨٩] والله ما كان سقيماً وما كذب فلما تولوا عنه مدبرين إلى عيد لهم دخل إبراهيم عَلَيْتُهُ إلى آلهتهم بقدوم فكسرها إلا كبيراً لهم ووضع القدوم في عنقه فرجعوا إلى آلهتهم فنظروا إلى ما صنع بها فقالوا: لا والله ما اجترى عليها ولا كسرها إلا الفتي الذي كان يعيبها ويبرأ منها فلم يجدوا له قتلة أعظم من النار فجمع له الحطب واستجادوه حتى إذا كان اليوم الذي يحرق فيه برز له نمرود وجنوده وقد بنى له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار ووضع إبراهيم ﷺ في منجنيق وقالت الأرض: يا رب ليس على ظهري أحد يعبدك غيره ويحرق بالنار قال الرب: أن دعاني كفيته، فذكر أبان عن محمد بن مروان عمن رواه عن أبي جعفر ﷺ أن دعاء إبراهيم يومئذ كان: يا أحديا أحديا صمديا صمديا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحدثم قال: توكلت على الله فقال الرب تبارك وتعالى كفيت فقال للنار: ﴿ كُونِي بَرْدًا وَسَلَمًا﴾ [الأنبياء: ٦٩] قال فاضطربت أسنان إبراهيم من البرد حتى قال الله عَمَرَكُ : ﴿وَسَلَمَّا عَلَىٰٓ إِبْرَهِيـمَ﴾ [الأنبيَّاء: ٦٩] وانحط جبرائيل ﷺ فإذا هو يجالس مع إبراهيم يحدثه في النار قال نمرود: من اتخذ إلهاً فليتخذ مثل آله إبراهيم قال فقال عظيم من عظمائهم: إنى عزمت على النار أن لا تحرقه فأخذ عنق من النار سخره حتى أحرقه قال، فأمن له لوط فخرج مهاجراً إلى الشام هو وسارة ولوط.

#### ﴿ وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ ﴿:

أو لم يكن لحد الآن ذاهباً إلى ربه وقد ﴿ عَآءَ رَيّهُ بِقَلْمٍ سَلِيمٍ ﴾ (١)؟ إن لذهابه هذا طرفاً أوَّل يتكفل السلب: «لا إله» وكما جعلهم جذاذاً، وطرف ثان هو الإثبات «إلَّا الله» وقد فرغ من «لا إله» تقدمة الذهاب إلى ربه، ثم وأصل سيره إلى الإثبات «إلَّا الله» وقد تعنيه ﴿إنِي ذَاهِبُ إِنَى رَبِي... ﴾ يقوله أمام جماهير المشركين الأسفلين بحجته الحاضرة الحاذرة الخارقة ﴿ يَنَارُ مُونِ بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبَرَهِيمَ ﴾ (٢) ف «ذهابه إلى ربه بوجهه إليه عبادة واجتهاداً وقربة إلى الله عَرَيّلُ » (٣).

إنها هجرة في المكانة قبل المكان، يترك فيها أباه وقومه وأهله ووطنه وكل أواصر القرابة، هجرة كاملة من حال إلى حال، ومن كافة الأواصر التي قد تربطه بنفسها، تعبيراً عن كامل التجرد والإخلاص والاستسلام لربه.

# ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَهَا فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴿ اللَّهِ ﴾:

هنا إبراهيم الوحيد وقد ذرف الثمانين بلا عقب يخلفه يستوهب ولداً من

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر ٤١٩ ح ٦٤ في كتاب التوحيد عن أمير المؤمنين عليه حديث طويل يقول فيه...

 <sup>(</sup>٤) سورة مريم، اللّاية: ٨٤٠.

الصالحين، فيُبشَّر ببكر وُلده إسماعيل غلام حليم، ومن ثم يثنيه بإسحاق نبياً من الصالحين، وقد يجاوب هذا الترتيب نص التوراة كما في التكوين ١٦: ٥١ – ١٦: «فولدت هاجر لإبراهيم ابناً. ودعا إبراهيم اسم ابنه الذي ولدته هاجر إسماعيل» وفيه ١٧: ١٥ – ١٦ «وقال الله لإبراهيم ساراى امرأتك لا تدعو اسمها ساراى بل اسمها سارة، وأباركها وأعطيك أيضاً منها ابناً»....

هنا يوصف إسماعيل بكر إبراهيم ﴿ بِعُلَادٍ كِلِيدٍ ﴾ وفي غيرها ﴿ صَادِقَ الْوَعْدِ ﴾ (أَوَعَدِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وليس اختصاص ﴿ كِلِيمٍ ﴾ بهما في سائر القرآن إلَّا لِما برز من حلمهما القمة في ذبح إسماعيل مهما بطن لسائر النبيين، إذ لم يوقف أحدٌ موقفه البلاء المبين:

﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى فَكَالَ يَبُنِئَ إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَكُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَكِّ قَالَ يَكَأَبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِى إِن شَآهَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّلِيرِينَ ﴿ ﴾:

إسماعيل بكر ولده، رسول نبي صادق الوعد حليم، والوالد يذرف التسعين وقد لا يولد له غيره، أم إذا ولد قد يغايره، وقد بلغ معه السعي في حاجيات الحياة معنوية ومادية بما سعى له فيهما ودرَّبه، فهو في لَمَعان الكمال ونَوَسان الاستكمال، يؤمر بذبحه لا لشيء منهما يستحقانه حتى يوجَّه ذبحه بوجه ظاهر ﴿إِنَ هَلَا لَمُو الْبَلَتُوُ الْبَيْنُ ﴾!

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبَّة، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٧٥.

والرواية القائلة إن الذبيح هو إسحاق إسرائيلية تخالف نص القرآن إذ يبشره بإسحاق بعد قصة إسماعيل<sup>(١)</sup>.

﴿ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ السَّعْى ﴾ تنادي بمعية السعي حتى بلغ، وبمعيته لإبراهيم كما سعى في دعوته، فليس - فقط - أنه بلغ السعي لحاجياته الشخصية مهما كانت شاخصة ذات أهمية، بل ومع إبراهيم في ﴿ ذَاهِبُ إِلَىٰ رَفِّ ﴾ «وهو لما عمل مثل عمله» (٢).

ومن بلوغه معه السعي أن سعى معه بين الصفا والمروة بعد ما طافا البيت «فلما صارا في السعي قال يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك. . . ».

فقد بلغ معه السعي ولمَّا يتم الرحلة إلى ربه والدعوة المتناصرة إلى دينه، ولمَّا يولد له ﴿أُمَّةُ مُسْلِمَةً لَك﴾ (٣) وهم محمد ﷺ وعترته المعصومون ﷺ

<sup>(</sup>۱) اختلاف الروايات من الفريقين في «من هو الذبيح إسماعيل أم إسحاق؟» تقطعه الآيات حيث البشارة بإسحاق تأتي بعد قصة الذبيح بكاملها، وهذه من الهرطقات الإسرائيلية أن إسحاق هو الذبيح لينحوا فضلاً عن إسماعيل إلى إسحاق، كما روى ابن بابويه بإسناده عن داود بن كثير الرقي قال قلت لأبي عبد الله عليه إلى إسحاق بكبر إسماعيل أو إسحاق وأيهما كان الذبيح؟ فقال عليه إلى إسماعيل وكان أكبر من إسحاق بخمس سنين وكان الذبيح إسماعيل وكانت مكة منزل إسماعيل وإنما أراد إبراهيم أن يذبح إسماعيل أيام الموسم بمنى . . . أما تسمع لقول إبراهيم حيث يقول: رب هب لي من الصالحين، إنما سأل الله عَنَى أن يرزقه غلاماً من الصالحين وقال في سورة الصافات: فبشرناه بغلام حليم يعني إسماعيل من هاجر قال: فقدى إسماعيل بكبش عظيم فقال أبو عبد الله عَنِي إنها على قبل البشارة بإسحاق فقدى إسماعيل بكبش عظيم فقال أبو عبد الله عَنِي بذلك إسماعيل قبل البشارة بإسحاق فمن زعم أن إسحاق أكبر من إسماعيل وأن الذبيح إسحاق فقد كذب بما أنزل الله عَنَى في القرآن من نبئهما (تفسير البرهان ٤: ٣٠ ح ٥).

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٩٩ ح ٦٧ في عيون الأخبار عن الحسن بن علي بن فضال عن أبيه قال سألت أبا الحسن على بن موسى الرضا عليه عن معنى قول النبي عليه : أنا ابن الذبيحين؟ قال: يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليه وعبد الله بن عبد المطلب، أما إسماعيل فهو الغلام الحليم الذي بشر الله تعالى به إبراهيم ﴿ فَأَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعَى ﴾ وهو لما عمل مثل عمله. . .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٢٨.

وقد استجيب في هذا الدعاء كما يتوافق له النصّان من التوراة ومن القرآن: ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ . . . رَبَّنَا وَابْعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ . . . ﴾ (١) (٢).

ونص الاستجابة حسب الأصل العبراني في التوراة كالتالي:

«وُلِيشمَعيل شِمَعتينحا هيّنه بِرَخْتي أُوتُو وَهِيفرتي اوتُو وَهِيربتي أُوتُو بِمْئُذُ مِئْدُ شِنيِم عاسارْ نِسيِثيم يُولد وِنتتّيوُ لغُوى غادُلْ» (تكوين المخلوقات ١٧: ٢٠):

«ولإسماعيل سمعته (ابراهيم) ها أنا أباركه كثيراً، وأنمّيه كثيراً، وأثمره كثيراً، وأرفع مقامه كثيراً بمحمد على واثني عشر إماماً يلدهم (إسماعيل) وأجعله أمة كبيرة»(٣).

بعد هذه وتلك يؤمر الخليل بذبح إسماعيل وليس ذبحاً واحداً، إلَّا وحيداً يجمع في جنباته ذبحات عدة أعلاها محمد ﷺ وعترته، وقد روي عنه ﷺ أنا ابن الذبيحين!

إذاً فتسليمهما لهكذا ذبح دونما سؤال علَّةٍ ولا خَطِرةٍ ببال، إنه القمة العليا من التسليم و ﴿ إِنَ هَذَا لَمُو الْبَلَتُوا الْمُرِينُ ﴾!

لو أمر إبراهيم أن ينتحر كان عليه أسهل من نحر إسماعيل، فقد أمر بذبح من يفوقه في الكيان بحب الهَيَمان، وأنه جد الرسول محمد وعترته، وقد بلغ معه السعي ووصل إلى ذلك السعي بمساع الهجرة الهاجرة بواد غير

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٤٢١ ح ٧٥٦ المجمع وروى العياشي بإسناده عن بريد بن معاوية العجلي قال قلت لأبي عبد الله عليه : كم كان بين بشارة إبراهيم بإسماعيل وبين بشارته بإسحاق. . . إلى أن قال عليه فلما رفع قواعده خرج إلى منى حاجاً وقضى نسكه بمنى ورجع إلى مكة فطاف بالبيت أسبوعاً ثم انطلق فلما صارا في السعى قال. . .

<sup>(</sup>٣) راجع كتابنا (رسول الإسلام في الكتب السماوية) ص ٤٠ - ٤٣ تجد تفصيل هذه البشارة.

ذي زرع: ﴿ رَبَّنَا إِنِيَ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرَعِ عِندَ بَيْلِكَ الْمُعَنَّمِ... ﴾ (١) ف ﴿ إِنَ مَلَا لَمُوَ الْبَلَقُوا الْمُبِينُ ﴾ ! وبالروعة الإيمان والطاعة والتسليم!

﴿ قَــَالَ يَئِهُنَّ إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَحُكَ... ﴾.

﴿إِنِّ أَرَىٰ﴾ تلمح لتكرار الرؤيا وتأكدها ﴿فِي ٱلْمَنَامِ ﴾ ورؤيا الأنبياء وحي (٢) دونما ريب، فلماذا يتروَّى في تحقيقها بعد الرؤيا الأولى، ويستنظر ابنه فيها، والوحي منذ نزوله ماض لوقته المقرر، صارم للموحى إليه؟

إنه ما رأى في الرؤيا صيغة الأمر بالذبح حتى يمضي فيه دون تروّ، وإنما ﴿ أَنِّ أَذْبُكُ كَ وَن «أمرت بذبحك » ورؤية الفعل لا تدل على الأمر وإنما تلمح لوقوعه، وفي الثانية تقوى هذه اللمحة، وفي الثائثة توصل لحد الأمر (٣) فإن أفعال الأنبياء خيرات تُفعل بالوحي ﴿ وَأُوْحَيّنا ٓ إِلَيْهِمْ فِعَلَ الْخَيْرَتِ ﴾ (٤) سواء أكانت في المنام أو اليقظة، ولأن ما في المنام صورة عن الواقع في اليقظة، فليحقق إذا في اليقظة سماحاً أو رجحاناً أم فرضاً، وما لمح لإبراهيم بفرض الذبح المتراءى إلّا في رؤياه الأخيرة فقال ﴿ يَبُنَى آ إِنّ أَذَكُ فَي الْمَنْ إِنّ الْمَنْ إِنّ أَذَبُكُ ﴾.

... وقد تعني ﴿أَرَىٰ﴾ رؤيا واحدة متأكدة دون تكرار، وفي تبديل

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢٨١ أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال قال رسول الله على : . . .

<sup>(</sup>٣) الفخر الرازي في تفسيره الكبير ٢٦: ١٥٣ وروى من طريق آخر أنه رأى ليلة التروية في منامه كأن قائلاً يقول: إن الله يأمرك بذبح ابنك هذا فلما أصبح تروى في ذلك من الصباح إلى الرواح أمن الله هذا الحلم أم من الشيطان فمن ثم سمي يوم التروية فلما أمسى رأى مثل ذلك فعرف أنه من الله فسمي يوم عرفة ثم رأى مثله في الليلة الثالثة فهمَّ بنحره فسمي يوم النحر وهذا هو قول أهل التفسير . . . أقول: من المحتمل صدقه إلا في شكه أم من الشيطان، وكما ذكرناه في المتن .

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٧٣.

الماضي «رأيت» بالمستقبل ﴿أَرَىٰ﴾ لمحة إلى أنه عاش رؤياه ذاكراً لها دون نسيان، وأن مفاد رؤياه باقي إلى الحال وحتى يتحقق عملياً، ففي الماضي مجال التحول نسخاً في الحال!

ولأن ذلك الأمر كان بلاءً مبيناً لهما، لا - فقط - لإبراهيم، فليُعرض على الذبيح كما عرض على الذابح، ولكي يُسلم كما أسلم الذابح، دونما مفاجأة عليه فيما رآه! فلا يأخذه على غفلة وغِرَّة تنفيذاً لما رأى، بل تحضيراً له لكي يرى ما رأى ولينال هو الآخر أجر الطاعة، وليسلم هو الآخر ويتذوق حلاوة التسليم، فإنه يحبُّ لابنه ما يحبه لنفسه! و ﴿ إِنَ كَذَا لَمُو الْبُينُ ﴾!

ففي رؤياه تلك بلاء، وفي عرضها على ابنه بلاءٌ ثان، وفي تحقيقها بعد عرض ثالثة البلاء، فهي تفوق كل بلاء ابتلي بها إبراهيم طول حياته، ولأنها التالية لبلاء أبيه آزر وقومه، وبلاء النار وسائر البلاء ﴿وَإِذِ اَبْتَكَىٰ إِبْرَهِمْ رَيُّهُ لِلنَّاسِ إِمَامًاً... ﴾ (١) وتلك هي الكلمات العينية الدالات على قمة التسليم لرب العالمين! دون اللفظية التي يلفظها كل إنسان أياً كان وأيان!

﴿ إِنِّ أَرَىٰ . . . فَأَنْظُرْ مَاذَا تَرَكِبُ ﴾ .

﴿إِنِّ أَرَىٰ﴾ رؤيا أنا أراها صادقة وأرى تحقيقها دون تروِّ ومُهلة، زوايا ثلاث من الرؤية ﴿فَانَظُرُ ﴾ نظرَ العقل والبصيرة ﴿مَاذَا تَرَكُ ﴾ فيما أرى بكل تروِّ ومهلة! مشاورة ما أورعها وأروعها لتحقيق أمر هو بظاهره إمر، لكنه لا مرد عنه ولا محيد ولتجري سنة المشاورة حتى فيما لا محيص عنه لغرض التمحيص، وكما يؤمر الرسول ﷺ: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ (٢) إبلاغاً مبلغك

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۵۹.

في الأمر، لا تبلُّغاً بهم إلى أمر ثابت بالوحي، حيث المشاورة تعم التناصر علمياً وعملياً في أمر، كالمعتاد منها، أم ليستفيد المشير فيما يستشير فكذلك الأمر، أم ليفيد المشير مستشيره أمن ذا تمحيصاً له وتدريباً يبلِّغه مبلغه، وهكذا كانت مشاورة الرسول محمد وإبراهيم الخليل!

﴿قَالَ يَكَأَبُتِ اَفْعَلَ مَا تُؤْمَرُ سَنَجِدُنِ إِن شَآةَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ۞﴾.

كأنها كانت نظرة حاضرة دونما حاجة إلى تأملة وفكرة، حيث بلغ معه السعي فارتقى في سعيه إلى القمة التي ارتقى إليها إبراهيم من قبل، فتجاوبا في ذلك البلاء المبين ﴿...أَنِ أَذَبُكُ...﴾ ﴿افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ ﴾ وهنا ﴿مَا تُؤْمَرُ ﴾ عبارة أخرى تفسيراً لـ ﴿إِنِ أَرَىٰ...﴾ فقد كان أمراً عملياً دونما لفظة، ووحياً إليه من فعل الخيرات يراه الذبيح فكيف لا يراه الذابح؟!

ولكنه بحاجة إلى صبر خارق وتسليم فائق ليس في طَوق الإنسان أياً كان، ولكنك ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱلله ﴾ مشية التكوين التوفيق بعد مشيئة التشريع ﴿ مِّنَ ٱلصَّنِيرِينَ ﴾ أمام أمرك! وفي تحويل «صابراً» عن خاصة نفسه إلى ﴿ ٱلصَّنِيرِينَ ﴾ حيث تشمله وسواه، تحوُّل من الأنانية بالتفرد، إلى جمعيته الرحمة، وتلميح أديب توصية إلى أبيه بالتصبر كما هو يصبر وأين صبر من صبر!

هنا لا تأخذه بطولة ولا شجاعة واعتماد على همة ولا يرى لنفسه حولاً ولا قوة إلّا بالله، ويا للأدب الرائع ونُبل الإيمان وجزالة التسليم، وإلى المذبح بكل طوع وتعظيم:

﴿ فَلَمَّا ۚ أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴿ فَاللَّهُ أَن يَتَاإِرَهِيـمُ ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴿ وَنَكَذَيْنَهُ أَن يَتَاإِرَهِيـمُ ﴿ فَلَكَ مَدَفْتَ الرُّؤْمِيَّ إِنَّا كَثَالِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ فَإِلَّهُ ﴾ :

أوَ لم يسلما لحد الآن؟ ومن قبل كانا مسلمَين بكل مراتبه! أجل ولكنه حاضر التسليم عملياً، بعد تحضيره نظرياً، وأين القول من النظر؟ وأين النظر

من العمل؟ «تقولون في المجالس كيت وكيت فإذا جاء الجهاد فحيدي حياد»!

﴿ فَلَنَّا آَسَلَمَا ﴾ ثم ماذا؟ ﴿ وَتَلَمُ ﴾ صرعه ﴿ لِلْجَدِينِ ﴾ ثم ماذا؟ لا نجد بين إسلامهما وتلَّه هنا حديثاً، وهو مطوي يعرفه بطبيعة الحال كل عارف بالموقف والحال، ولا نجد لـ «فلما . . . » جواباً ، وقد طوي عنه لأنه مدهش دون حدِّ، وموحش لأي أحد. وها هنا كل إخلاص وإسلام، هنا كل إسلام وتلِّ ، واستسلام على التّلّ ، إسلام التل وتلّ الإسلام في أرفع قمة من القلل، إسلام لا يفوقه إسلامٌ .

إنه ليس هو الشجاعة والجرأة ولا اندفاعة وحماسة في الميدان، يَقتل فيه المجاهد أو يُقتل، ولكنه لا يقتل نفسه، بل أنفس من نفسه: إسماعيله، وميدان التل في مُنى إبراهيم عند جمرة العقبة (١) لا مثيل له في أي ميدان.

علَّه قال لأبيه بين إسلامه وتلِّه: «لا تذبحني وأنت ناظر إلى وجهي فترحمني فلا تجهز علي، يا أبت اشدد رباطي حتى لا أضطرب فتُضرِب عني، واكفف عني ثيابك كيلا ينتضح عليها شيءٌ من دمي فتراه أمي فتحزن، أسرع مر السكين على حلقي بقوة. . . » فهذه وتلك أحاديث تروى وليس هنا إلَّا ﴿ فَلَنَّا آسَلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَهِينِ ﴾ .

إنه ما تلَّه على القفا مهما كان أبعد عن الانعطاف، وإنما «للجبين» كما يفعل بالذبائح كلها، فأفضل الأعمال أحمزها.

﴿أَسْلَمَا وَتَلَمُ﴾ ولمَّا يحقق فعله، رغم ما كمَّل ما لديه فلم يبق إلَّا عمل المدية الواردة على عنقه، إذا بخطاب النسخ لما أمر؟ فإنه يجوز حين العمل

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ۲۸۰ – أخرج أحمد عن ابن عباس أن رسول الله قال: إن جبرائيل ذهب بإبراهيم إلى جمرة العقبة فعرض له الشيطان فرماه بسبع حصيات فساخ ثم أتى به إلى الجمرة القصوى فعرض له الشيطان فرماه بسبع فساخ فلما أراد. . .

ولمَّا يتم إذا كان أمر الابتلاء لا أمر العمل، فقد نُسخ أمر الذبح ولمَّا يعمل:

﴿ وَنَكَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ ﴿ إِنَّ فَدْ صَدَّفْتَ الرُّؤْمَا ۚ إِنَّا كَثَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾

ومن تصديقه الرؤيا ﴿ أَنَّ أَذَبُكُ ﴾ نعرف أنه اشتغل بذبحه، ولكنما المدية وقعت بين أمر الخليل ونهي الجليل: «الخليل يأمرني والجليل ينهاني» صورة ثانية عن خرق العادة، ف ﴿ يَنَارُ كُونِ بَرَدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴾ (١) أمر من الجليل خلاف كل التآمرات على الخليل ولينجوا في معركة صاخبة بين الحق والباطل، و ﴿ صَدَقَتَ الرُّوْيَا ﴾ هنا نهي من الجليل تخليصاً ثانياً للخليل هو أنبل وأعلى من خلاصه الأوَّل، وفي الخلاصين له إخلاص، وأين خلاص من خلاص من خلاص من إخلاص؟.

ماذا يدريك أموراً حصلت بين ﴿وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴾ ﴿ وَنَكَيَّنَهُ أَن يَتَإِبَرْهِيمُ ﴾ إنها فوق المواصفة والإدراك ولذلك يطوى عنه إلى أمر الخلاص ﴿إِنَّا كَنَلِكَ بَغْرِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ لم يكن القصد من أمر الذبح قتل البريء، وإنما ظهور مدى الإخلاص وقد ظهر بأعلاه، حيث تم الابتلاء وطمّ، ولم يعد يبقى إلّا الجسد الذبيح والدم المسفوح ولم يكن بنفسه مقصوداً، وإنما بالإخلاص في تحقيقه وقد حصل:

﴿ وَنَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيـ مُ ١ أَنْ فَدْ صَدَّفْتَ الرُّؤْيَّأُ إِنَّا كَثَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ .

لقد جُدتَ يا إبراهيم بكل ما تملكه وفوقه، وجُدتَ بإسماعيلك وهو أعز من نفسك وكل نفيسك، بكل هدوء وطمأنينة، فلم يبق هناك إلَّا اللحم والدم، وهما ينوب عنهما أي ذبح من لحم ودم هو رمز للفداء، وغذاء للفقراء.

لقد كانت هنا مشيئتان، ظاهرة بالذبح كما أمر الله تشريعاً في ابتلاء،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٦٩.

وباطنة ألَّا يُذبح تكويناً جزاءَ البلاء للمحسنين، فقد «أمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل وشاء أن لا يذبحه ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله...»(١).

أترى هناك تورية في أمر الله؟ والله لا يورِّي، ولا يقول أمره ونهيه إلَّا صُراحاً! كلّا إن الله لا يورِّي.

وإنما يمكر الماكرين عن قوة، وليس منهم إبراهيم، ولم يكن أمره إلّا صورة الذبح ﴿ أَنِّ أَذْبَكُ ﴾ وقد حصلت تلك الصورة، فليس للمكلف إلا فعل ما يؤمر كما يستطيع، وقد فعل إبراهيم كما يستطيع ﴿ فَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا ﴾ فلم تكن هناك أية تورية!.

## ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُونَ الْبَلَتُوا الَّشِينُ ١

بلات يُبين مدى تسليم المبتلى، ويبين أن إبراهيم تحقُّ له الإمامة الكبرى، حيث أتم به كلمات حمِّل لتدليلها على معانيها، التي تتوحد في غاية التسليم لرب العالمين:

# ﴿ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ۞ وَتَرْكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ :

الذبح كسراً مصدر وفتحاً هو المذبوح، أترى بعد أن «ذبح عظيم» هو المذبوح كبشاً نازلاً من الجنة رعى أربعين خريفاً فيها؟ (٢) وهو ذَبح وليس ذِبحاً،

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٤٠٠ ح ٧٧ في كتاب التوحيد بإسناده إلى فتح بن يزيد الجرجاني عن أبي الحسن على المحسن المحللة حديث طويل وفيه يقول: يا فتح إن لله إرادتين ومشيتين، إرادة حتم وإرادة عزم، ينهى وهو يشاء ذلك ويأمر وهو لا يشاء، أو ما رأيت أنه نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وهو يشاء ذلك ولو لم يشأ لم يأكلا، ولو أكلا لغلبت مشيتهما مشية الله وأمر إبراهيم...

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢٨٤ - أخرج البخاري في تاريخه عن علي بن أبي طالب عليه قال: هبط الكبش الذي فدى ابن إبراهيم من هذه الخيبة على يسار الجمرة الوسطى، وفيه أخرج البغوي عن عطاء بن السائب قال كنت قاعداً بالمنحر مع رجل من قريش فحدثني القرشي قال =

ثم وليس عظيماً وجاه المفدى له مهما كان عظيماً لأنه عطية الرب من الجنة، فأين إسماعيل الذبيح وأين هذا الكبش أياً كان من كبش التأريخ؟ ثم وليس لزام «ذِبح عظيم» وحدته، خلاف «ذبح عظيم» حيث تشي إلى وحدته!...

ولأن ذلك الكبش لم يكن هو - فقط - العظيم يأمر النبي أن يخمر قرناه المعلقين على الكعبة المشرفة (١)!.

أم أنه ذِبح الذبيح العطشان الإمام الحسين عليه آلاف التحية والسلام؟ وهو أعظم من إسماعيل فكيف يفدى به لمن هو أدنى منه! ثم الذابح للحسين ليس هو الله ولا كان بأمر الله، فكيف إذا ﴿وَفَدَيْنَكُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴾؟!.

قد يعني ﴿ بِذِبْجِ عَظِيرٍ ﴾ سنة الذبح يوم الأضحى، فرضاً للحاج في مُنى، ونفلاً لغيره في غيرها، بادئة من ذلك الكبش وإلى كل ذَبح في مُنى إلى يوم الدين، ولا تنافيه الروايات القائلة أنه ذلك الكبش، حيث بدأت به سنة الأضحى.

إن في تقديم الأضاحي يوم الأضحى، وهو مما ترك على إبراهيم في الآخرين، فيه رموز عدة كل واحدة في حدها عظيمة، فهو ذبح عظيم في نفسه وفي مغزاه، في جسمه وفي معناه، يفدى به إسماعيل العظيم، فهو أمثولة أولى للتضحية والفداء، والأضاحي كلها أمثاله إلّا في اللحم والدم!

<sup>=</sup> حدثني أبي أن رسول الله على: قال له إن الكبش الذي نزل على إبراهيم في هذا المكان. وفي نور الثقلين ٤: ٤٢٩ ح ٩٣ المجمع عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر على قال سألته عن كبش إبراهيم على ما كان لونه؟ قال: أملح أقرن ونزل من السماء على الجبل الأيمن من مسجد منى بجبال الجمرة الوسطى وكان يمشي في سواد ويأكل في سواد وينظر في سواد ويعبر في سواد ويبول في سواد.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٢٨٤ - أخرج سعيد بن منصور وأحمد والبيهةي في سننه عن امرإة من بني سليم قالت: أرسل رسول الله ﷺ إلى عثمان بن طلحة فسألت عثمان لما دعاه النبي ﷺ قال قال ﷺ: إني كنت رأيت قرني الكبش حينما دخلت الكعبة فنسيت أن آمرك أن تخمرهما فخمرهما فإنه لا ينبغي أن يكون في البيت شيء يشغل المصلين.

إن مناسك الحج كلها رموز، ويبدأ قسم منها من قصة إبراهيم في ذبح إسماعيل كرمي الجمرات والأضاحي في منحر منى.

إبراهيم يرمي الشيطان المتمثل في صورة شيخ هرم عند الجمار الثلاث في كلِّ بسبع حصيات، حيث كان يعترضه ناصحاً لكي يهدم صرح عزمه في تضحيته، والسبع رمز إلى شيطنات سبع، والثلاث إلى شياطين ثلاثة.

الحاج يبدأ في مناسكه بإحرامه من مكة المكرمة، ثم إلى عرفات ليستحكم معرفيًّات مستجدًا لها، مستعرضاً إياها في زواياها الثلاث نفساً وخلقاً آخرين وخالقاً، ثم إلى المشعر الحرام، غربلة دقيقة لما استعرفه في عرفات، وليستخلص سمينها عن غثها، شعوراً أدق من عرفات، ومن ثم إلى منى ليطبق مُناه في كلا النفي والإثبات: ﴿لاّ إِللهَ إِلّا اللهُ وحراً للشيطان بمختلف شيطناته برمز رمي الجمرات، وإثباتاً للرحمن برمز التضحية والفداء، ونقصاً عن نفسه بحلق أو تقصير خلاصاً عن نفسياته وإنباته، وإخلاصاً لله، تهيئة لها وتعييداً لطريقها إلى طواف وسعي أماذا.

فلما يرجع من جبهة العقبة وقد رمى الشيطان الأكبر، ينحو نحو المنحر ليقدم أضحيته، وكما فعله إبراهيم بإسماعيل السلام ، وفيها زوايا ثلاث لكلِّ أهميتها وعظمها، فهي إذاً «ذِبح عظيم».

فالزاوية الأولى منها رمز التفدية للنفس في الله، أنني يا رب - وبعد نفي الشيطان - حضَّرت نفسي للفداء في سبيلك وبأمرك، ولأن الانتحار محرَّم في شرعتك، أقدِّم بديلاً عني فداء الأضحية: ﴿فَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِيُّ ﴾ (١) هدية ترمز إلى الفداء والتضحية: ﴿وَالْبُدُتَ جَعَلْنَهَا لَكُم مِّن شَعَتَهِ اللّهِ لَكُمُ فِيهَا خَيَرُ فَالَكُمُ وَلَى الفداء والتضحية: ﴿وَالْبُدُتَ جَعَلْنَهَا لَكُم مِّن شَعَتَهِ اللّهِ لَكُمُ فِيهَا خَيَرُ فَالَكُمُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَا صَوَافَى مَن مَن اللهُ الرمز.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٣٦.

والثانية رؤية سيول الدماء والأشلاء حتى لا يهابها في سبيل الله دفاعاً وجهاداً أن يَقتل أو يُقتل، فإن لمعرض الدماء والأشلاء تأثيراً عميقاً في استقبال المعارك الدموية في سبيل الله، وهذه ثانية الشعائر.

ففي الهدي هدى معنوية في بعدين ﴿ وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقَوَىٰ مِنكُمْ . . . ﴾ وهدى القتصادية في بعد واحد هو الركن الركين في ظاهر الأمر، المأمور بها في آيات الهدى: إطعام البائس الفقير، القانع والمعتر ﴿ لَنَ يَنَالُ ٱللَّهَ لَمُؤْمُهَا وَلَا فِي آيَات الهدى: إطعام البائس الفقير، القانع والمعتر ﴿ لَنَ يَنَالُ ٱللَّهَ لَمُؤْمُهَا وَلَا يَهاب وَمَا أَنْهَا لَهُ النَّقَوَىٰ مِنكُمْ ﴾ رمز الفداء وألّا يُهاب الدماء والأشلاء!

هكذا تصبح الأضاحي قياماً للناس بسائر الشعائر والمناسك، وكما قام السخطيل وَجَعَلَ اللَّهُ الْكَتْبُكَةَ الْبَيْتَ الْحَكَرَامَ قِيْكَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْفَلْدَى وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْفَلْدَى وَالْفَلْكِيدُ . . . ﴾ (٣) .

وهكذا ﴿وَقَدَيْنَهُ بِذِبْجِ عَظِيمِ ﴾ لو أن المسلمين ذبحوا كما يجب قياماً لهم في جنبات روحية واقتصادية، لا أن يهدروا أتلال اللحوم تعفِّن جو العبادة فتُحرَق أو تُدفَن والفقراء الجياع لا ينالهم منها إلَّا قليل لا يُعبأُ به (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآيتان: ٣٦، ٣٧. (٢) سورة الحج، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) لقد فصلنا القول حول حكم الأضاحي في منى بعيداً عن كل إسراف وتبذير في كتابنا (أسرار - مناسك وأدلة حج) باللغة الفارسية فراجع، وكذلك في سورة الحج.

هكذا: ﴿وَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ ﴿.

تركاً لذكر إبراهيم وذكراه في التضحية والفداء، لحد أصبح تقديم الضحية من فروض الحج في مُنى، كما وأن إبراهيم شيخ الأنبياء يُذكر بمناسبات هامة رسالية في كتابات الأنبياء وفي كل حياتهم:

﴿ سَكُمُّ عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ۞ كَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُعْسِنِينَ ۞﴾:

﴿ سَلَامُ ﴾ من الله ﴿ عَلَى إِنَهِيمَ ﴾ وسلام من المتروك عليه من أهل الله ﴿ عَلَى الله عليه من أهل الله ﴿ عَلَى إِنَهِيمَ ﴾ وتسليماً له فعلاً، وكل سلام من أهل السلام ما بقي الدهر ﴿ عَلَى إِنَهِيمَ ﴾ و ﴿ كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ طولَ الحياة في هذه الأدنى وفي الآخرة إلى دار السلام.

وتلك بشارة أولى لإبراهيم بإسماعيل غلام حليم حيث بلغ معه السعي وحلم في البلاء المبين ومن ثم ثانية:

﴿وَيَشَرَنَكُ بِإِسْحَفَ بَيِتًا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَيَنْزَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٓ لِسْحَنَّ وَمِن دُرِيَّتِهِمَا مُحْسِنُّ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، مُبِيثُ ﴿ ﴾:

فبشارته بإسحاق ثانيتهما، وبعد أن ولد إسماعيل وترعرع وبلغ معه السعي وتذبّح، وقد تتطلب هذه لأقل تقدير ثلاث عشرة من السنين، فهناك غلام حليم ما أحلمه لإسماعيل، وهنا نبيّ من الصالحين لإسحاق، ﴿وَمِن دُرِّيّتِهِمَا﴾: إسماعيل وإسحاق ﴿مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينُ ﴾ ومن أحسن المحسنين من ذرية إسماعيل محمد وعترته المعصومون، ومن أظلم الظالمين من ذرية إسحاق الصهاينة المجرمون، وإلى عرض موجز عن جموع من النبيين:

﴿ وَلَقَدْ مَنَكًا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُوكَ اللَّهِ وَنَجَيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ إِنَّ وَنَصَرْنَهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْعَلِينَ اللَّهِ وَمَالَّيْنَهُمَا ٱلْكِتَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ إِنَّ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلْعِبَرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللَّهِ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِمَا فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ١ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ١ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَنَّقُونَ ﴿ أَنَا عُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْحَتَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ رَبَّكُمْ وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَاكَذَّبُوهُ الْخَلُومُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونٌ ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَتَرَّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ شَكُمُ عَلَىٰٓ إِلَ يَاسِينَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ لَهُ مُولًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَكُ وَأَهْلُهُۥ أَجْمَعِيكُ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْعَابِينَ ﴿ ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ وَإِنَّكُو لَلْمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴿ وَبِالْيَلِّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّا يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ إِذَ أَبَنَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمُشْحُونِ إِنَّ فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ لَيْ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينُ ﴿ لَكُ لَلِكَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ فَاللَّهُ فَنَبَذْنَهُ بِٱلْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴿ فَاللَّهُ وَأَلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَفْطِينٍ ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِاقَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ ال فَنَامَنُوا فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِينِ ﴿ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هنا منن ربانية على موسى وهارون، ابتداءً بسلب هو دوماً يتقدم الإيجاب ﴿ وَنَجَيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ وهو فرعون وملأه إذ كانوا يذبحون أبناءهم ويستحيون نساءهم وفي ذلك بلاءٌ من ربهم عظيم!

ثم إيجاب في مربع من المنة: ﴿وَنَصَرْنَكُمُ فَكَانُوا هُمُ ٱلْعَلِيِينَ﴾ نصرة بالحجة منذ الدعوة، وأخرى في خوض اللجة حيث أغرق فيها فرعون وملأه – ثم.

## ﴿ وَمَالَيْنَكُمُمَا ٱلْكِتَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ۞ ﴿:

نصرة بعد نصرة، والكتاب هو التوراة، أوتيته موسى أصلاً، وهارون فرعاً، وهو المستبين حيث يستبين في هذه الرسالة السامية ما تتطلبها دعوة للأمة إلى صراط مستقيم كما:

#### ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلْقِيرَظَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴾:

صراط العصمة العبودية والرسالية وصراط الدعوة الصارخة الصارمة، لحد:

## ﴿وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِـمَا فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ ﴾:

وعلَّه مخمَّسَ المنة ولا سيما الضلع الأخير: الصراط المستقيم، ف:

﴿سَلَنَمُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنْرُونَ ۞﴾:

سلام معهم وسلام في الآخرين الذين هم استمرارية لسلامهم.

﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّا لَكُ اللَّهِ الْمُ

الذين يحسنون الدعوة إلى الله والدعاية لله.

﴿إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْتُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾:

#### ﴿ وَإِنَّ إِنْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴿

وقد تضاربت الأخبار والأقوال حول: من هو إلياس، والمتقن هو أن إلياس هو إلياس، فلا تهمنا أسماء تختلف عن النص أو تخالفه، ومحطة رسالته هي الإنذار:

﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَنَّقُونَ ١٠٠٠ ﴿

الله، ويأسَ الله، وأيامَ الله؟.

﴿ أَلَدُعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَلِلْقِينَ ﴿ ﴾:

وبعل هي أحد الأوثان المعروفة، وكأنها كبير الآلهة عندهم، وكيف تذرون دعوة أحسن الخالقين وبعل من مخلوقيه دون الأحسن، وأنتم أحسن المخلوقين ﴿فَتَبَارُكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ﴾ (١) وهو ﴿اللّهَ رَبَّكُمُ ﴿ اللّهُ فَضلاً عن بعل ﴿وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ الْأُولِينَ ﴾ الذين كانوا يدعون بعلاً، فالعُبّاد والمعبودون دون الله والآباء القُدامي كلهم من خلقه، ثم يَعبد خلق مِن خلقه وهو في أدون تقويم، لأنه جماد فهو أدني من نبات هو أدنى من حيوان هو أدنى من جان هو أدنى من إنسان، فما هذه الدناءة في الدعوة ﴿ اَلذَعُونَ بَعْلَا وَيَذَرُونَ آحُسَنَ الْخَلِقِينَ ﴾؟.

﴿ فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَلُحْضَرُونَ ۗ ۞ :

هم كلهم، من المكذبين وسواهم، إحضاراً للحساب، فإلى ثواب أو عقاب.

﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ﴾:

إذ لا سؤال عنهم يوم السؤال فـ ﴿ كُلُّ نَفْيِن بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ۗ ۞ إِلَّا أَصَحَبَ الْبِينِ ۞ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.(٢) سورة المدثر، الآيتان: ٣٨، ٣٩.

#### ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

دعوتَه ورسالتَه، حيث المرسلون - تِلوَ بعضهم لصِق بعض - يتناصرون في الدعوة الرسالية دون خمول ولا فتور.

﴿ سَلَتُم عَلَىٰ إِلَ يَاسِينَ ﴿ إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُتَوْمِنِينَ ﴾:

ترى من هو ﴿إِلَ يَاسِينَ﴾ دون مدِّ كما في بعض القراءات وهي المثبتة في القرآن؟ ومن هو ﴿إِلَ يَاسِينَ﴾ مداً كما في قراءة آخرين؟(١)

فهل هو «إلياس» (٢) السابق ذكره، وكما يقتضيه الترتيب في إبراهيم وموسى وهارون؟ فلماذا - إذا ً - ﴿إِلَّ يَاسِينَ ﴾ دون إلياس المذكور قبله وفي الأنعام: ﴿وَزَكْرِيّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلُّ مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴾ (٣)! ولماذا بعد الفصل بين «إلْ وياسين»؟

أم هو المخفف عن «إلياسيين» فيعني به إلياس وآله وأتباعه من المؤمنين؟ والصحيح - إذا - هو الشدُّ دون تخفيف صوناً عن أي التباس! وكيف يختص إلياس بهذه الكرامة الشاملة دون إبراهيم وموسى وهارون وهم أفضل منه وأنبل؟!

ولماذا الفصل - إذاً - بين ﴿إِلَى وَ﴿يَاسِينَ ﴾! وهكذا الأمر لو كان هو نبياً غير إلياس لا نعرف في سائر القرآن! وإذ لا مجال فيما نعرف لـ ﴿إِلَّ يَاسِينَ ﴾ فهو هو «آل ياسين»؟

ترى أنه بعد «إلياس» لأنه ابن ياسين؟ ولا نجد في سائر القرآن نبياً

<sup>(</sup>١) المد هو قراءة نافع وابن عامر ويعقوب وزيد بن علي وابن عباس وعمر بن الخطاب والكسر قراءة آخرين.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢١٦ – أخرج ابن المنذر عن مجاهد في الآية قال: هو إلياس.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٨٥.

ينسب إلى أبيه أياً كان، فإن نسبة النبوة تغنيه عن أية نسبة! ثم وصحيح النسبة «ابن ياسين» أو «الياس بن ياسين»، وأن يذكر أولاً بنسبته ثم تثنى.

أم إنه آل محمد، فإن ياسين من أسمائه في القرآن، عنى به النداء في يس، والعَلَم تخلياً عنها في الصافات، كما ارتآه بعض كبار الصحابة (١) وكما اتفقت عليه رواية أهل البيت في حجاجات وإجابات عن السؤال حول «آل ياسين» (٢)؟.

<sup>(</sup>۱) المدر المنثور ٥: ٢٨٦ - أخرج ابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس في قوله:

﴿ مَكَمُ عُلَةٌ إِلَّ يَاسِينَ ﴾ [الصّافات: ١٥٠] قال: نحن آل محمد آل ياسين، وفي ملحقات إحقاق الحق للمرجع الديني العظيم السيد شهاب الدين المرعشي النجفي ج ٣ ص ٤٤٩ رواه جمع من فطاحل القوم ونحن نكتفي بسرد من وقفنا عليه فنقول: منهم فخر الدين الرازي في تفسيره ٢٦: ١٦٢ والقرطبي في جامع أحكام القرآن ١٥: ١١٩ وأبو حيان الأندلسي في البحر المحيط ٧: ٣٧٣ وابن كثير في تفسيره ٤: ٢٠ والهيثمي في الصواعق المحرقة ١٤٦ والترمذي في مناقب مرتضوي ٤٥ والشوكاني في فتح القدير ٤: ٢٠٠ والألوسي في روح المعاني ٢٣: ١٢٩ والسيد أبو بكر الحضرمي في رشفة الصادي ٤٤ ونقله النقاش عن الكبي، كلهم يروون قول ابن عباس أنه آل محمد، وفي كفاية الخصام ٤٦٩ وأبو نعيم الأصفهاني بسنده عن الأعمش عن مجاهد عن ابن عباس مثله وعن ابن بابويه بسنده عن ابن عباس في الآية قال: «السلام من رب العالمين على محمد» وآله وعليهم السلام لمن تولاهم في القيمة وعنه عن أبي عبد الرحمن السلمي أن عمر بن خطاب كان يقرأ هذه الآية فقال أبو عبد الرحمن: آل يس هم آل محمد، وممن روى عن عمر بن الخطاب قراءة المد أبو عبد الرحمن الأسلمي أخرجه عنه بعدة طرق ابن بابويه القمي في الخصال.

<sup>(</sup>٢) أخرج في كفاية الخصام من طرق الشيعة ستة عشر حديثاً أن آل ياسين في الآية هم آل محمد وفي نور الثقلين ٤: ٤٣٢ ح ١٠٠ في كتاب الاحتجاج عن أمير المؤمنين عليه حديث طويل وفيه ولهذه الآية ظاهر وباطن فالظاهر قوله: ﴿مَهُلُواْ عَلَيْهِ﴾ [الأحرَاب: ٥٦] والباطن قوله: ﴿مَهُلُواْ عَلَيْهِ﴾ [الأحرَاب: ٥٦] والباطن قوله: ﴿وَسَلِمُواْ تَسْلِيماً﴾ [الأحرَاب: ٥٦] أي سلموا لمن وصاه واستخلفه عليكم فضله وما عهد به إليه تسليماً وهذا مما أخبرتك أنه لا يعلم تأويله إلا من لطف حسه وصفاً ذهنه وصع تمييزه وكذلك قوله: ﴿سَنَمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴿ لان الله سمى النبي عَلَيْهِ بهذا الاسم حيث قال: ﴿يَسَ وَكَذَلْكُ قُولُه: ﴿ لَنَ الْمُرْسَلِينَ . . . ﴾ [يس: ١-٣] وفي كفاية الخصام ٤٧١ محمد بن عباس بسنده عن الصادق عليه عن أبيه عن آبائه عن أمير المؤمنين عليه في هذه الآية أنه=

وكيف يسلَّم هنا على آل ياسين ولم يُذكر يس بنفسه وهو الأصل! وليذكر خاتمة الذكرى من هؤلاء النبيين فإنه خاتمهم! ثم إفراد الضمير في ﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ (١) لا يناسب جمع الآل على أية حال!

قد يعني «آل ياسين» - فيما يعنيه - كلا إلياس وآل محمد فإن كلًا من الله ياسين، ولا يردف يس نفسه بهؤلاء لأنه سيدهم وله صلوات فوق السلام في الأحزاب ﴿إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْكَتُمُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ يَثَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (٢) وقد يعني «إنه» إلياس فإنه من آل ياسين، ويعني محمداً على البدل، فالمرجع واحد على أية حال، فياسين - إذا - ياسينان والآل آلان وهذه الثانية تصبح وجها وجيها له «آل ياسين» ﴿إِنَّا كَذَلِكَ يَاسِينَانَ وَالْآلُ آلِنَ وَهِذُهُ الثَّانِيةَ تصبح وجها وجيها له «آل ياسين» ﴿إِنَّا كَذَلِكَ يَاسِينَانَ فَيَا إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ فَيَهُ الْمُؤْمِنِينَ فَيَا الْمُؤْمِنِينَ فَيَهُ ﴾ (٣)!

وإذا كانت «آل» مداً، والكتب المتواتر من القرآن دون مدًّ، فهل ليس ذلك تحريفاً في الذكر الحكيم؟ كلَّا فإن قراءة المد مروية عن الأربعة الكبار وعليها إجماع أثمة أهل البيت عَلَيْتِا .

فقد اختص آل محمد على بالسلام عليهم ضمن السلام على هؤلاء النبيين الكرام ولم يسلم على آلهم، وكما اختص الرسول وآله بالصلاة عليهم بين الأمة ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا﴾(٤).

قال إن رسول الله اسمه يس ونحن الذين قال: سلام على آل ياسين ورواه مثله في معاني
 الأخبار بإسناده إلى كارح عن الصادق عليه عن أبيه عن آبائه عنه عليه الله .

سورة الصافات، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآيتان: ٨٠، ٨١.

 <sup>(</sup>٤) وفي عيون الأخبار في باب مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة حديث طويل وفي أثنائه قال المأمون: فهل عندك في الآل شيء أوضح من هذا في القرآن: قال أبو الحسن عليه : نعم أخبروني عن قول الله تعالى ﴿ يَسَ اللَّهِ وَالْقُرْمَانِ الْمُتَكِيرِ . . . ﴾ [يس: ١-٢] فمن عنى بقوله: ﴿ يَسَ ﴾ قالت العلماء: محمد عليه لم يشك فيه أحد قال أبو الحسن عليه ...

#### ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لِّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴾:

وهو ابن أخي إبراهيم عَلَيْتُلا ومن دُعاة رسالته، وقد نجاه الله في رسالته عما نزل بقومه

﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَدِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَدِينَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هي امرأته الغابرة في كفرها، الغائرة مع الغابرين

﴿ثُمَّ دَمَّزَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ ﴾:

ومنهم ﴿عَجُوزًا فِي ٱلْغَايِدِينَ﴾.

﴿ وَإِنَّكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم . . . ﴾ :

(١) نور الثقلين عن الإمام الصادق ﷺ.

على آثارهم الخاوية

﴿ مُصْبِحِينًا ﴿ فَيَ وَبِالَّذِلِّ أَنْلَا نَعْقِلُونَ ﴿ أَنَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهم على طريق الحجاز إلى الشام.

وهذا مرور خاص بواقع آثارهم لخصوص المارِّين عليهم القاطنين في أرض الحجاز، ثم مرورٌ لكل ساكني المعمورة.

ومن ثم مرور شامل على تاريخهم كما حصل حيث «تمرون عليهم في القرآن» (١).

فإن الله كَنْ أعطى محمداً وآل محمد من ذلك فضلاً لا يبلغ أحد كنه وصفه إلا من عقله وذلك أن الله كَنْ أُن له يسلم على أحد إلا على الأنبياء صلوات الله عليهم فقال تبارك وتعالى:
 ﴿ سَلَدُ عَنَى نُرِج فِي الْعَلَيْنِ ﴾ [الصّافات: ٧٩] وقال: ﴿ سَلَمٌ عَلَى إِنْ هِيمَ ﴾ [الصّافات: ١٠٩] وقال: ﴿ سَلَمٌ عَلَى الله على آل نوح ولم يقل سلام على آل إبراهيم ولم يقل سلام على آل إبراهيم ولم يقل سلام على آل موسى وهارون وقال: ﴿ سَلَمٌ عَنَى إِلْ يَاسِينَ ﴿ الصّافات: ١٣٠]
 المامون: قد علمت أن في معدن النبوة شرح هذا وبيانه.

#### ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴿:

لقد ذكر يونس هنا باسمه، وفي يونس: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةً ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُمْ إِيمَنُهُمْ إِيمَنُهُمْ إِيمَنُهُمْ اللَّهُ اللَّ

وفي «ن» هو «صاحب الحوت»: ﴿ فَآصَيْرِ لِلْثَكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْفُومٌ ﴿ فَيَ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ الْقَرَاءِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴿ فَي فَاجْنَبَهُ رَبِّهُ فَجَعَلَمُ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَي الْمُعَلِّمُ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ ) .

وفي الأنبياء «ذا النون»: ﴿وَذَا النُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظَّلُمَتِ أَن لَّا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ حُنتُ مِنَ الظَّلِلِمِينَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ لِهِ كَنتُ مِنَ الظَّلِلِمِينَ اللَّهُ وَبَعَيْنَدُهُ مِنَ الْغَيْرِ وَكَذَلِكَ نُسْجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ مِنَ الْغَيْرِ وَكَذَلِكَ نُسْجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَبَعَيْنَدُهُ مِنَ الْغَيْرِ وَكَذَلِكَ نُسْجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَنَجَيْنَدُهُ مِنَ الْغَيْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَالِكُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْهُ اللْمُؤْمِنِ اللْلَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْلِيْمُ اللَّلْمُ اللْمُولِلَّالَالِمُ الللْمُولِلْمُ اللْمُولَالِمُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللْمُول

فيونس ذا النون صاحب الحوت هنا في الصافات يذكر بتفصيل من قصته، والثلاثة الأخرى كملتقطات منها، وهوامش لها، ولكلّ تفسيرٌ في محله، وهنا ﴿ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾:

# ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ ﴾:

وهل إنه إباق عن رسالته ولمّا تكمل؟ وهو خلاف العصمة والاصطفاء للرسالة! إم إباق المغاضبة على قومه؟ وهو ذهاب دون إباق ﴿إِذ ذَهَبَ مُغَنَضِبًا﴾! ولماذا الإباق بمجرد المغاضبة وهي مستمرة في تاريخ الرسالات! أم إباقاً خوف العذاب الموعود لهم وهو على الأشراف وهو ﴿عَذَابَ الْخِرِّيِ﴾: ﴿كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرِّي . . ﴾!

علَّ الإباق يشمل الثلاثة كلها، وطبعاً دون إباق عن الرسالة، بل قلة

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>۲) سورة القلم، الآيات: ٤٨-٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآيتان: ٨٨، ٨٨.

الصمود عليها وكما يروى عن الرسول على الله الحدّة وكان رجلاً تعتريه الحِدّة وكان قليل الصبر على قومه والمداراة لهم، عاجزاً عما حُمِّل من ثقل أوتار النبوة وأعلامها...»(١).

﴿ أَبَنَ ﴾ عن قومه، وعن العذاب المشرف عليهم، وعن التصبُّر في تداوم الدعوة ﴿ أَبَقَ إِلَى ٱلفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ المملوءِ من مختلف الركاب، ظناً أن فيه نجاته ولكن:

#### ﴿ فَسَاهُمُ قَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴿ اللَّهُ \* :

والدحض هو إزالة ما لا يُعنى، فمِن «ساهم» مساهمة الاقتراع ﴿فَكَانَ مِنَ الْمُنْحَضِينَ﴾ نعرف أن الفلك أصبح ثقيلاً براكبيه، مشرفاً على الغرق، فكان ولا بد من إنجاء الجميع دحض البعض، ولكيلا يتنازعوا اقترعوا «والقرعة لكل أمر مشكل» فحصل هنالك «مدحضون» قدر اللازم من تخفيف العبء، ﴿فَكَانَ مِنَ الْمُنْحَضِينَ﴾ في البحر ولكنه هو بين المدحضين:

#### ﴿ فَٱلْنَفَىلَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ ﴿:

نفسه، لماذا أبق عن قومه إلى الفلك فأصبح ما ظنه نجاة سجناً أو هلاكاً، كراً على أشرَّ مما فرَّا.

أصبح يليم نفسه من بادرته المسرعة ﴿وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ (٢) قائلاً: ﴿سُبْحَنَكَ إِنِّ كَنْتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (٣) المنتقصين كمال الدعوة، ظلماً لا ينافي العصمة، فالرسل درجات وليسوا على سواء.

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٥: ٣٩٧ في تفسير العياشي عن أبي عبيدة الحذاء عن أبي جعفر عليه كتب أمير المؤمنين عليه قال: حدثني رسول الله في أن جبرائيل حدثه أن يونس بن متى بعثه الله إلى قومه وهو ابن ثلاثين سنة وكان رجلاً . . . الحديث بطوله ذكرناه في ٢٩ من الفرقان .

<sup>(</sup>٢) سورة القلم، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

# ﴿ فَلَوْلَا آنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَتِحِينُ ﴿ لَكُ لَلِكَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ :

و ﴿ كَانَ ﴾ هنا تضرب إلى عمق الماضي وإلى حاضر بطن الحوت: ﴿ فَنَكَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ ﴾ ظلمات الليل، والبحر، وبطن الحوت ﴿ أَن لاّ إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ ﴾ من أن تظلمني وتسجني دون تقصير «إني» أنا لا أنت ﴿ سُبْحَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١)!.

والظاهر من «لبث» هنا لبثه كما كان، فهما إذا حيَّان ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ وفي ذلك اللبث المقدر المعلق شاهد صدق على إمكانية زيادة الأعمار مئات الأضعاف والآلافات.

فلبقاء الإنسان حياً في بطن الحوت، دون جو صالح للتنفس، وهو في البحر، ليس له إلّا دقائق معدودة، فأين هي وإلى يوم القيامة؟

فإذا قدَّرنا مكوث الإنسان حياً في بطن الحوت لخمس دقائق أصبح مكوث السنة/ ٩٣٣٧٠ ضعفاً فكيف بالآفات السنين إلى يوم الدين؟

وهل إن ذلك المكوث - وليس إلا للنبهة عن خطأ - أهم، أم مكوث صاحب الأمر الحجة بن الحسن المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف، حياً يرزق، لإقامة دولة إسلامية عالمية سامية.

إنه عَلِي الله الله الله الله المحد الآن - ما مكث إلّا (١١٤٣) سنة وهي بمتوسط التقدير عشرة أضعاف العمر المتعوَّد، وسنة واحدة من مكوث يونس في بطن الحوت هي (٩٣٣٧٠ ضعفاً للمكوث العادي هناك، فإذا مكث الإمام المنتظر لحد الآن - عشرة أضعاف العمر، لم يمكث إلّا كخمسين دقيقة من مكوث يونس فتصبح سنة من مكوثه/ ٩٣٣٧٠٠٠ سنة من مكوث صاحب الأمر، فضلاً عن ﴿يَوْمِ يُبْعَنُونَ﴾؟

سررة الأنبياء، الآية: ٨٧.

وترى ﴿يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ هو يوم قيامة الإحياء، وهو الظاهر من البعث الجمعي؟ أم قيامة الإماتة؟ إذ لا بد لكل نفس من موت فكيف يلبث يونس إلى يوم الإحياء!

قد يعني ﴿ يُومِ يُبْعَثُونَ ﴾ مجمع اليومين فإن موتهم الجمعي ليس إلا لبعثهم جميعاً ، أم إن ذلك فرض وتقدير ، ولا ضير في عدم الموت لإنسان يقدر له هكذا تقدير ، ولكن ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ النَّوْتِ ﴾ (١) وإن البدن يوم الحساب خلاصة عن هذا البدن وليس كله ، فلا بد إذا من موت حتى يبعثوا كما يناسب حياة الحساب .

#### ﴿ فَنَبُذْنَهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ۞ :

«العَراء» هو المكان المكشوف الذي لا ستر عليه ولا ظل فيه، والنبذ يرمز إلى رفض وترذيل كما في آياته كلها إلّا ما هي في مريم ﴿فَانتَبَدَتْ بِهِـ مَكَانًا قَصِيتًا﴾ (٢).

ولكن يونس نُبذ وهو ممدوح ﴿ لَوْلَا أَن تَلَاكُمُ نِعْمَةٌ مِن رَبِهِ لَنُهِذَ بِٱلْمَرَةِ وَهُوَ مَدْمُرُمٌ ﴿ فَا لَكُن يَكُوكُمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ثم ﴿وَهُوَ سَقِيـــُرٌ﴾ قد يعني إلى سقم الجسم سقماً في الروح، لماذا ذلك الإباق؟ ولكي لا يتأذى بحرِّ الشمس:

## ﴿ وَٱلْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ۞ ٢:

وليكن الإنبات فور نبذه، فإنه من إكرامه، وفي تأخيره دون ستر بالعراء ذُمُّه وهو غير مذموم.

سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ۲۲.

﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِافَةِ ٱلَّذِي أَوْ يَزِيدُونَ ۞ فَنَامَنُواْ فَمَنَّعْنَكُمْمْ إِلَىٰ حِينِ ۞ :

ذلك إرسال له ثان ﴿ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ بعدما ذهب مغاضباً وأبق إلى الفلك المشحون، فسجن هو وزال العذاب عن قومه، معاكسة عجيبة بحساب، لأنه استعجل عن قومه وهم آمنوا في غيبته: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةً مَامَنَتْ فَنَعَهَا إِيمَنُهُم إِلَا قَرْمَ يُونُسَ لَمَّا مَامَنُوا كَشَفْنَا عَنَهُم عَذَابَ ٱلْخِرِّي فِي الْحَيْوِ اللَّنْيَا وَمَتَعَنَامُم إِلَى حِينِ ﴾ (١) ثم استكمل إيمانهم لمّا ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ . . . ﴾ ثانية ﴿ فَنَامَنُوا فَمَنَعْنَهُمْ إِلَى حِينِ ﴾ .

وترى ماذا تعني ﴿أَوْ يَزِيدُونَ﴾ ولا تردُّد في علمه سبحانه؟ علَّهم حين أرسله إليهم كانوا مائة ألف، ولو لم يزد ﴿أَوْ يَزِيدُونَ﴾ لاختصت رسالته بهم دون مواليدهم، ولكن ﴿يَزِيدُونَ﴾ المستقبل تضيف إليهم الولائد الجُدُد ما دام يونس فيهم، و «أو التُقسِّم مدى رسالته إلى ﴿مِائَةِ أَلْفٍ ﴾ حاضرين ﴿أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ مستقبلين.



<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٩٨.

﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَتِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ﴿ إِنَّا أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِكَةَ إِنْكَا وَهُمْ شَلِهِدُوكَ إِنَّ إِنَّهُم مِنْ إِنْكِهِمْ لِنَقُولُوكَ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِنَّهُمْ لَكُذِبُونَ ﴿ إِنَّ أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَسَنِينَ ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ غَنْكُمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَذَكُّرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ سُلَطَكُنُّ شَبِيتٌ ۞ فَأَنُوا بِكِنْدِكُمْ إِن كُنُّمُ صَدِفِينَ الْآَقِي وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًّا وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ اللهِ اللهُ عَمَّا يَعِيفُونَ اللَّهِ عَبَّا يَعِيفُونَ اللَّهِ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّهُ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴿ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَنْتِنِينٌ ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴿ إِنَّا لَنَحْنُ السَّمَافُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْسُيِّحُونَ ﴿ إِلَّا لَهُ مَعَامٌ مَعْلُومٌ ﴿ السَّيْحُونَ السَّالِ اللَّهُ مَعَامٌ مَعْلُومٌ السَّيِّحُونَ السَّالِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّيِّحُونَ السَّالِ اللَّهُ اللّ وَإِن كَانُوا لِيَقُولُونُ ١٦٧ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ ٱلْأَوْلِينُ ﴿ لَكُنَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِنَّ فَكُفُرُوا بِدِّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُمُ ٱلْعَلِبُونَ ۞ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ لَهِ عَلَيْهِ وَأَبْضِرْمُ فَسَوْفَ يُبْضِرُونَ ۞ أَفِيعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ۞ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَنِيمٌ فَسَآةً صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ۞ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ۞ وَأَشِيرٌ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهِ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ وَسَلَنَّمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللَّهُ ﴾

استفهامات تنديدية هي استفحامات بمن يتخذون لله بنات ﴿وَلَهُمُ اللهُ عَلَيهُ أَصْنَامُهُم، قسمة اللهُ عَلَيه أصنامهم، قسمة ضيزى ما لها من مثيل.

ففيما يفترون على الله اتخاذ البنات، هم يفترون على الملائكة أنهم هؤلاء البنات:

## ﴿أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمُلَتِيكَةَ إِنْكًا وَهُمْ شَهِدُوكَ ﴿ اللَّهِ ﴾؟:

وقد خلقوا من بعدهم، وحتى لو خلقوا قبلهم أو معهم فما هم في خلق الرحمن من الشاهدين: ﴿مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ ٱنفُسِهِمْ ﴾ (١)!

فلا ولادة لا حقيقية ولا تشريفية، لا أنثويَّة ولا سواها، وفي كلمة واحدة «إنهم لكاذبون» وحتى لو اتخذ ولداً فكيف يصطفي لنفسه البنات على البنين؟ أإيثاراً على نفسه وليست به خصاصة، ثم الإيثار على خصاصة على فرضها – مستحيل في ساحة الربوبية

## ﴿مَا لَكُوْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ ﴾؟:

## ﴿ أَفَلَا لَذَكَّرُونَ النَّهِ ﴾:

هذه الغلطات الغليظات التي لا تدخل في أدمغة المجانين فضلاً عن سائر العالمين!.

## ﴿ لَكُو سُلَطُكُ مُبِيتُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يبين فريتكم الكذب كحق متين، وليس ذلك إلَّا كتاباً من الله كما يوحي إلى المرسلين

﴿ فَأَتُوا بِكِنَهِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَأَتُوا بِكِنَهِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَأَنَّ

وليس «كتاب الله» لأنه مستحيل على الله.

سورة الكهف، الآية: ٥١.

﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَتُم وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًّا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ۞ :

آية النسب هذه هي الوحيدة في نسب الجن من الله ولادة، وقد تعنيه فيما تعنيه في عَنالِكُ نسب فهم حَسَب فيما تعنيه في عَنالِكُ نسب فهم حَسَب النسب مكرمون، ولكنهم كما يعلمون في المُحْضَرُونَ للحساب.

﴿ سُبِّحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾:

ما تتعالى عنه ساحته، أيّاً كان الواصفون، مهما كانوا مؤمنين ومخلصين.

﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ﴾:

فإنهم لا يصفونه إلَّا كما وصف نفسه.

فكل توصيف إيجابي من أي واصف بعيد عن ساحته لأنه نابع عن جهالة، أم المعرفة غير القمة العالية، ولكن ﴿عِبَادَ اللهِ المُعْلَمِينَ﴾ الذين أخلصهم الله عن كل شين ورين، وعن كل جهل، هم يصفونه كما هو أهله، لأن الله صنعهم كما يشاء، ولا خطأ في صنع الله، فلا خطأ - إذاً - في وصفهم لله!

هذا في التوصيف الإيجابي، وأما السلبي فيشاركهم في صدقه المخلَصون والمؤمنون، فإذا قال قائل منهم: ﴿اللَّهَ عَكِلِمُ ﴾ (٢) يعني أنه لا يجهل، دون أن يصوِّر عن علمه مفهوماً إيجابياً كما يفهمون، فإنه تشبيه!.

إذاً فتوصيف المخلَصين عاصم ومعصوم، إن في سلبية الصفات أم في اليجابيتها، وتوصيف المخلَصين في إيجابيتها غالط مأثوم، وفي سلبيتها غير مأموم، وتوصيف من سواهم قد يكون إلحاداً، وأخرى شركاً كما يصفه المشركون أن بينه وبين الجنة نسباً!

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٣٨.

#### ﴿ فَإِنَّكُو وَمَا شَبُلُونَ ١٩٠٠

من أصنام وأوثان وطواغيت

#### ﴿مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَلْتِنِينٌ ﴿ ﴾:

لستم أنتم العبدة والمعبودون على الله بفاتنين، فتنة تنقلب فيها صفاته الحسنى إلى ما تبغون أم تنغَلب فيها ذاته عما هي عليه، إلّا فتنة عليكم

#### ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَمِيمِ ۞﴾:

إذ يعني هنا الفتنة ولكنه هو المفتون ﴿يَوْمَ هُمَّ عَلَى النَّارِ بُفْنَنُونَ ۞ ذُوقُواْ فِنَنَكُمْ هَذَا ٱلَّذِى كُنُمُ بِهِ. تَسْتَعَجِلُونَ ۞﴾ (١)!

فهذا الاستثناء منقطع يقطع كل فتنة على الله، ألّا فتنةَ راجعةً إلى فاتنين ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ اَلْجَحِيمِ ﴾ و﴿ وَأُولَئَيْكَ هُمْ وَقُودُ النَّادِ ﴾ (٢)!

ثم وغير الفاتنين من المعبودين كالملائكة فهم كما يقولون:

# ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مُعْلُومٌ ١٠٠٠

مقام في أعمال، ومقام في درجات الأعمال، دون تجاوز عنها ولا قيد شعرة.

#### ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّاقُونَ ۞ ﴿:

نَصِفُّ جنوداً لرب العالمين، صفوفاً متراصة لانتظار الأمر وتحقيقه: ﴿وَمَا نَنَازَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ لَهُمْ مَا بَكِينَ أَيَّدِينَا وَمَا خُلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكُ ﴾ (٣) أجــــل وهم «صافون لا يتزايلون ومسبحون لا يسأمون» (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان: ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة عن الإمام علي أمير المؤمنين عَلَيْهُ .

#### ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَيِّحُونَ ۞﴾:

لله، فكيف نرضى أن نُعبد من دون الله ﴿ يُسَبِّحُونَ النَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (١) وهنا نتلمح من «الصافون. . . » استحباب الصفيف حالة التسبيح العبادة، وقد كان النبي على إذا قام إلى الصلاة قال: استووا، تقدم يا فلان، تأخر يا فلان، أقيموا صفوفكم، يريد الله بكم هدى الملائكة. . (٢).

﴿ وَإِن كَانُوا لَيَقُولُونَ ﴿ لَنَ الْوَ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ الْأَوَلِيَٰ ﴿ لَكُنَا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

هذه حجة دامغة عليهم ﴿وَإِن كَانُوا لِيَقُولُونَ ﴾ خلاف ما ينوون ويعرفون ﴿لَوْ اللَّهِ مَا يَنُوون وَيعرفون ﴿لَوَ

ولو أن الذكر يجعلهم عباد الله المخلّصين، فما هو الفارق بين ذكر الأولين والآخرين، إلا أن ذكر الآخرين هو أقوى ذكر للعالمين، فلماذا لا يؤمنون، فضلاً عن كونهم عباد الله المخلّصين (٣)؟!

#### ﴿ نَكَفَرُوا بِهِ \* ﴿ اللَّهُ ﴾ :

هذا الذكر العظيم، القرآن الكريم، رغم قولتهم الخواء

#### ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ١

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتَ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُتُمُ ٱلْعَلِيْمُونَ ۞﴾:

وفي الدر المنثور أخرج محمد بن نصر وابن عساكر عن العلاء بن سعيد أن رسول الله عليه قال يوماً لجلسائه: أطلت السماء وحق لها أن تئط، ليس منها موضع قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد ثم قرأ الآية.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) مر في الصفحة السابقة الهامش رقم ٤.

<sup>(</sup>٣) المدر المنثور أخرج ابن مردويه عن أنس أن النبي ﷺ كان إذا قام...

كلمة سابقة سابغة من رب العالمين ما لها من كاذبة ﴿ لِمِبَادِنَا ٱلْتُرْسَلِينَ ﴾ هنا ولـ ﴿ جُندَنَا ﴾ كما وسائر المؤمنين معهم في «المؤمن»: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيًا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَالُهُ ﴾ (١) (٢).

﴿ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَى حِينِ ۞﴾:

استئصالهم، أم حين موتهم، فإنهم لا محالة مغلوبون

﴿ وَأَبْضِرُ فَسُوْفَ يُنْصِيرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾:

أنت الآن أبصر، ولكنهم الآن عمون ﴿فَسَوْفَ﴾ بعد الآن ﴿ يُبْمِيرُونَ ﴾ ولكنهم سوف لا ينتفعون!

﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ۞ ٢

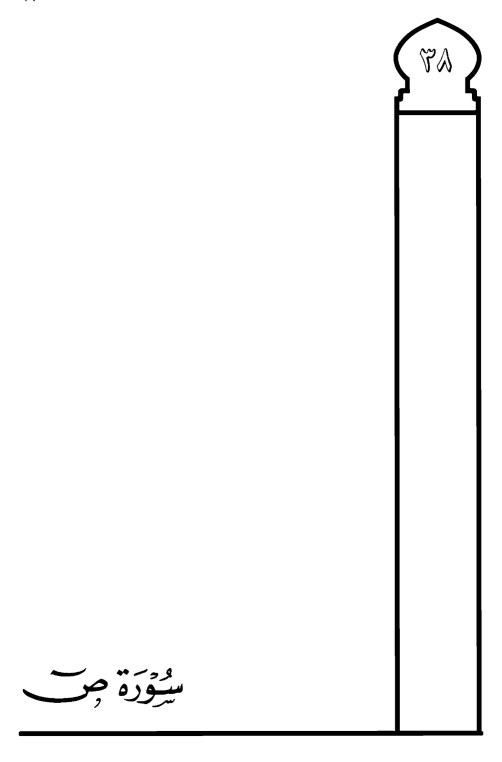
استعجالاً لمرسى الساعة، أم مرسى العذاب قبل الساعة، وتلك إذاً حماقة كبرى...

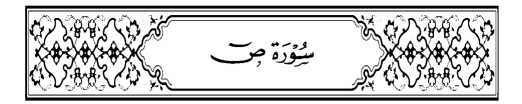
﴿ سُبْحَانَ رَبِكَ رَبِ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَلَكُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾.



<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) راجع الفرقان تفسير الآية في سورتها ففيه قول فصل فلا نكرره هنا.





#### مكية وآياتها ثمان وثمانون

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ صَّ ۚ وَٱلْقُرۡمَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴿ إِنَّ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةِ وَشِقَاقٍ ﴿ كُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مَنَاسٍ ﴿ لَهُ وَعِجْبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌّ مِّنْهُمٌّ وَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَلْذَا سَلحِرٌ كَذَّابُ ﴿ لَيُّ أَجَعَلَ ٱلْآلِفَةَ إِلَهَا وَبَحِدًّا إِنَّ هَٰذَا لَئَنَيُّءُ عُجَابٌ ﴿ فَي وَانْطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُواْ وَٱصْبِرُواْ عَلَقَ ءَالِهَتِكُوُّ إِنَّ هَاذَا لَشَيَّةٌ يُكُرَادُ الَّهِي مَا سَمِعْنَا بِهَاذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنَّ هَاذَا إِلَّا ٱخْلِلَقُ ﴿ اَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِيَّ بَل لَمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ اللَّهِ أَمْرِ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ (أَيُّ أَمْ لَهُم مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ ۖ فَلَيْرَفَقُوا فِي ٱلْأَسْبَبِ إِنَّ جُندُ مَّا هُنَالِك مَهْ زُومٌ مِّنَ ٱلْأَحْزَابِ (إِنَّ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ ﴿ وَنَهُودُ وَقَوْمُ ثُوطٍ وَأَصْعَابُ لَتَيْكُةً أُوْلَيِّكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ إِلَّا إِلَّا الْكُلُّ إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ إِنَّ وَمَا يَنظُرُ هَا وُلاَّهِ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ إِنَّ وَقَالُواْ رَبُّنَا عَجِّل لَّنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ اللَّهِ﴾

﴿ صَّ ﴾ هي كسائر الحروف المقطعة، من مفاتيح كنوز القرآن، تعني من

أنزل عليه القرآن ومن في منزلته، وأما نحن فـ «ما ندري ما هو»؟(1).

وعلّها بمناسبة ﴿وَالْقُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ﴾ هو النبي الصادق في دعواه ودعايته، الذي لم يعرف الكذب ولم يعرفه الكذب منذ تكلم، قبل رسالته وبعدها! كما وعلَّ مدها تأشيرة لمدّ الصدق وصدق المد طول حياته المنيرة؟ اللّهم لا علم لنا إلَّا ما علمتنا!

ثم ﴿ وَالْفُرْءَانِ ذِى اللِّكِرِ ﴾ في صورة القسم وسيرة البرهان، ليس إلّا لإثبات «ص» في صدق النبوءة والرسالة وكما في ﴿ بِسَ ۞ وَٱلْقُرْءَانِ الْمُكِيمِ لَا لَبُعَدُ لِينَ الْمُرْسَلِينَ ۞ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ (٢) إذ لا نجد قبل ولا بعد مقسماً لأجله إلّا «ص»!

## ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ۞﴾:

ذكران لِصقَ بعض، يشهد بعضه على بعض، وينطق بعضه ببعض، ذكراً عن كتابي التكوين والتشريع، وذكراً لمواضع الغفلة من الفطر والعقول والعلوم!

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ٢٩٦ - أخرج عبد بن حميد عن أبي صالح قال: سئل جابر بن عبد الله الأنصارى وابن عباس عن ﴿صَّ ﴾ فقالا: لا ندرى ما هو؟

<sup>(</sup>۲) سورة يس، الآيات: ١-٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، الآيتان: ١١، ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة يس، الآية: ٦٩.

ذكر على ذكر يوضحان كل صغير وكبير، وكل دقيق ورقيق وَضْح الشمس في رابعة النهار، فلا يبقى مع ذكرها أية غفلة:

## ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقٍ ۞﴾:

فليس كفرهم بذلك الذكر، لقصور في الذكر، وإنما لتقصير منهم أمام الذكر، فهم ﴿فِي عِزَّةِ ﴾ غارقين في أنانية الشهوات والفرعنات ﴿وَشِقَاقِ ﴾ إذ جعلوا أنفسهم في شِق يقابل شق الرسالات الإلهية: فنحن رجال وهم رجال.

لا يفضل رجال عن رجال، بل نحن أرجل منهم وأنبل في بنين وقوات وأموال!

# ﴿ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاسٍ ۞﴾:

قرون كافرة مضت وغبرت درج التأريخ «أهلكناهم» هلاك استئصال العذاب أم موت ﴿فَادَوا﴾ حين هلاكهم استغاثة النجاة ﴿وَلَاتَ حِينَ مَنَاسِ﴾ وفرار وخلاص.

# ﴿ وَعِجْوَا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلَاَ سَحِرٌ كُذَابُ ۞ ٢:

ويا عجباه من عجبهم ﴿أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنَهُمٌ ﴾ والمجانسة هي من لزامات الدعوة الرسالية تكملة للحجة، وإيضاحاً عملياً للمحجة ﴿وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ بالتوحيد والرسالة ﴿ هَلَا سَحِرُ ﴾ يسحرنا بكلامه ﴿ كَذَابُ ﴾ في دعوته، ومن أدلة كذبه دعوته إلى خلاف الأصل:

## ﴿ أَجَمَلُ ٱلْآلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًّا إِنَّ هَذَا لَنَيْءٌ عُجَابٌ ۞﴾:

وي! كأن الأصل الأصيل في الألوهة هو الآلهة، فالداعي إلى إله واحد يدعو إلى شيء عجاب! وترى كيف انقلب الباطل أصلاً والأصل باطلاً حينما يتعود الإنسان على باطل ودون أي برهان، إلا تعاقب الآباء القدامى على أصالة العدد ورغم أن الأصل بين المشركين - أيضاً - إله واحد هو

خالق الكون: «ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله قل فأنى تؤفكون»؟!... ومن ثم اختلقوا له أنداداً ليضلوا عن سبيله، وعلى مرّ الزمن وتوالي القرون تناسوا ذلك الأصل، وعاكسوا أمره بخلاف الأصل، فليأت من يدعي الوحدة ببرهان! رغم أن الواحد متفق عليه والزائد مختلف فيه، وعلى مدعي الزيادة أن يأتي ببرهان!

فهنا يصور النص مدى دهشتهم من هذه الحقيقة الفطرية العقلية، التي تصدقها كافة البراهين ﴿ أَجَمَلَ الْآلِهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

﴿ وَانْطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمْشُواْ وَاصْبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَنِكُرُ ۚ إِنَّ هَلَذَا لَشَيْءٌ يُسُرَادُ ۞﴾:

هناك ﴿ يُرَادُ ﴾ تحريف الجماهير عن الآلهة في دعوة مبيتة مختلفة بغية الرئاسة وهنا ﴿ يُرَادُ ﴾ أن تصبروا على آلهتكم،! ولا تسمعوا لهذه الدعوة التي هي بدع من الدعوات! إذاً ف ﴿ آمَثُوا ﴾ ابتعاداً عن هذه الدعوة العوجاء الهراء ﴿ وَاَصْبِرُوا عَلَىٰ عَالِهَ مَلَمُ الْهَوَى وَهُم أَصِلُ الألوهة.

وفي ﴿وَانطَانَ﴾ تلميحة إلى أنهم احتسبوا مقامهم لسماع هذه الدعوة أسراً لعقيدتهم السليمة، وتسليماً لها إلى غير سليمة، فلذلك ﴿وَانطَانَ﴾ عن أسرهم، وصبراً على حريتهم في عقيدة الآلهة!

فقد انقلبت حرية العقيدة - الفطرية العقلية والعلمية - لديهم أسراً وأسر العقيدة حرية، كما انقلب أصل الإله الواحد إلى الآلهة! وهكذا يخيل إلى من رانت قلوبهم وعميت بصائرهم أن يعكسوا أمر الحق والباطل، تصويراً لكل بصورة الآخر، وهنالك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجى الذين سبقت لهم من الله الحسنى.

﴿مَا سَمِعْنَا بِهَٰذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْآخِرَةِ إِنَّ هَلَاۤ إِلَّا ٱخْلِلَقُ ۞﴾:

وكأن الملَّة الآخرة هي الأخيرة قبل الإسلام: المسيحية، التي شاعت

فيها أسطورة التثليث؟ أم وملة أخرى ممن عاصروهم حيث الإشراك أصبح سنة شاملة تحلِّق على أكثرية الأجواء، وهم – بطبيعة الحال – لا يعاشرون إلَّا أضرابهم المشركين مهما اختلفت صنوفه.

وهكذا يكون أهل الباطل، إنهم لا يفتشون عن الحق بل ويستوحشون من أهله، فبالطبع لا يسمعون إلّا ما هم من أهله، فيأخذونه حجة على الحق وأهله!

وهذه طريقة مكرورة ماكرة في الأجواء الطاغوتية، حيث يصرف فيها الطغاة جماهيرهم الأذيال عن الاهتمام بصالحهم العقائدي والبحث وراء الحقيقة المنشودة، حيث اشتغال الجماهير بمعرفة الحقائق خطر عليهم، إذ يكشف أباطيلهم وأضاليلهم، فيصعب بذلك استحمارهم.

وقد تلمح ﴿وَاصِرُوا عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ مِكُونَ ﴾ بأنهم كأنهم استضعفوا أمام داعية المحق، فلينطلقوا عنهم خلاصاً عن أسرهم بأسرهم، وصبراً على آلهتهم المظلومين المهاجمين ﴿إِنَّ هَلَا لَشَيَّ يُرَادُ﴾ بهم من مسِّ لكرامتهم!

# ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ مُمْ فِي شَكٍّ مِن ذِكْرِيٌّ بَلِ لَمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ ۞ :

وإذا كان الذكر ينزل على بشر مثلنا، فكيف أنزل عليه الذكر من بيننا ونحن أولى به منه، وليس ذلك العجاب لأنهم عرفوا الذكر ثم شكوا فيمن أنزل عليه ﴿بَلْ مُمْ فِي شَكِ مِن ذِكْرِيُّ ﴾ إذ ما عرفوه، ولذلك أنكروه، وإذا عرفوه فهم قد ﴿وَحَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَقَنَتُهَا أَنفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلْزًا ﴾ (١) ﴿بَل لَمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ ﴾ حتى يثوبوا ولات حين مناص!.

### ﴿ أَمْ عِندُهُمْ خَرَاتِهُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ۞ ﴿:

لَّذَلُكُ فَلَهُمُ الْخِيَرَةُ فِي نَزُولُ الرحمةُ عَلَى مِنْ يَشَاؤُونَ، دُونَ رَبِكُ، ﴿قُلُ لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ رَحْمَةِ رَبِيِّ إِذَا لَأَمْسَكُمُ خَشْيَةً ٱلْإِنفَاقِ ﴾(٢)

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ١٤. (٢) سورة الإسراء، الآية: ١٠٠.

﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنَيَّا وَرَفَعْنَا بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَعْمُونَ ﴾ (١).

### ﴿ أَمْرَ لَهُم ثُلُكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا ۚ فَلَيۡرَقَقُوا فِي ٱلأَسْبَكِ ۞ :

هنا - في الكون - أسباب عادية متعدِّدة لكل متسبب بها تقتضيه لحاجات، وهناك أسباب علمية لا تُنال إلَّا بالكشوف العلمية بمختلف درجاتها، وهنالك ثالثة لا تُنال إلَّا بالوحي إلى رجالاته، ثم رابعة تختص بمن له ملك السماوات والأرض.

فذو القرنين يُتبع سبباً وسبباً وسبباً من القسم الثالث بما سببها الله له في مسيرته الأرضية الكبرى، والرسول محمد في يُتبع سبباً سماوياً يحلِّق على الأفق الأعلى عند سدرة المنتهى، عندها جنة المأوى.

وأما أسباب التكوين الخاصة بمن له ملك السماوات والأرض وبيده ملكوت كل شيء، فلا تُملَّك لأحد أو تُخوَّل.

فرعون يطلب من هامان بناء صرح ﴿لَعَلِيّ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَكِ ۚ أَسُبُكِ السَّمَوَٰتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ﴾ (٢) بكل غباوة وتخرُّف!

وهنا المشركون يُتحدَّون بارتقاء الأسباب الخاصة بالله، لمكان ﴿أَمَّ لَهُمْ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ أم والخاصة بتسبيب الله، ولكي يستملكوا خزائن رحمة ربك العزيز الوهاب، ويختصوا وحيه بمن يشاؤون.

أو يمنعوه عمن يشاؤون ﴿فَلَيْرَقُوا فِي الْأَسْبَابِ﴾ أسباب السماوات حيطة على الوحي في الملإ الأعلى، وأسباب الأرض، حيطة على قلوب الموحى إليهم، وليحدد وحي الله كما يحدِّدون، ويهبط إلى أي مهبط يحبون.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآيتان: ٣٦، ٣٧.

فهذه الآية وأشباهها من آيات الأسباب ترمز إلى أسباب غيبية لم تكشف البشرية عنها النقاب، وسوف يكشف عن بعضها، الخاصة بغير الوحي، وغير الخاصة بالله، على ضوء الكشوف العلمية المتواصلة.

وهناك أسباب لا سبيل إليها بأي سبب من الأسباب، ولن يكشف العلم عنها النقاب مهما تقدم وتصدى! فإنها «أدق من الشعر وأحدٌ من الحديد وهو بكل مكان إلّا أنه لا يُرى»(١).

### ﴿جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ ۞﴾:

﴿ جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْرُومٌ مِّنَ الْأَخْرَابِ ﴾ أيّ الأحزاب ﴿ هُنَالِكَ ﴾ ارتقاء في الأسباب ﴿ مَهْرُومٌ ﴾ في غزو الفضاء، مهما هزمت الجنود العلمية الجبارة أسباباً تنهزم في الأرض والسماء.

إنَّ كافة الجنود، بكل الإمكانيات والطاقات، هي ﴿ هُنَالِكَ ﴾ أمام الارتقاء في الأسباب، إنها ليست إلَّا ﴿ جُندُ مَّا ﴾ في كل هزالة وبذالة أمام مُلك السماوات والأرض ومَلكِهما وأسبابهما الغيبية الخاصة!

كما و﴿جُندُ مَّا هُنَالِك﴾ أمام حجة الوحي محجوج ﴿مَهْزُومٌ﴾ من أي حزب ﴿مِنَ ٱلْأَخْرَابِ﴾ مهما أبرقوا وأرعدوا، فإن للحق دولة وللباطل جولة!

إن صرْح الوحي لا يُساوى أو يسامى بـ ﴿جُندٌ مَّا﴾ وكل الأجناد في تلك الساحة العالية هي ﴿جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ ﴾!

﴿ كُذَّبَتْ مَّلَهُمْ فَوْمُ نُوجٍ وَعَادٌّ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ ۞﴾:

﴿ كُنَّبَتَ قَلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ ﴾ ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِّينَ عَامًا ﴾ (٢) عـلى جبروتـهـم

<sup>(</sup>١) الدر المنثور: ٥: ٢٩٧ - أخرج ابن جرير عن الربيع بن أنس قال: الأسباب...

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ١٤.

﴿ وَعَادُ ﴾ أصحاب ﴿ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴿ اللَّهِ لَمْ يُخْلَقَ مِثْلُهَا فِي الْبِلَدِ ﴿ وَوَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ﴾ : أوتاد الحكم الأوطاد، والأسباب التي بها السلطان كما يثبت الخباء بأوتاده، ويقوم على أعماده، أوتاد الأبنية المشيدة المشددة، والقواعد الممهدة التي تشبه الجبال في ارتفاع الرؤوس ورسوخ الأصول، حيث الجبال قد تسمى أوتاد الأرض، فأبنيته كانت كالجبال الأوتاد، كالأهرام التي تقوم في الأرض كالجبال.

﴿ وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُولِمٍ وَأَصْعَنْ لَتَيْكُةً أُوْلَتِكَ ٱلْأَخْزَابُ ۞ :

الأيكة هي الغابة الملتقَّة وهم قوم شعيب، وهؤلاء هم أطغى وأنحس وأغوى حماقى الطغيان طول التاريخ الرسالي، لحد يحق لهم القول ﴿أُولَٰكِكَ الْمُحْزَابُ﴾ المتحزِّبة ضد الرسالات، كأن لا أحزابَ سواهم!.

﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ۞﴾:

لقد جنَّدوا كل طاقاتهم وإمكانياتهم، وحصروها في تكذيب الرسل، فحق عليهم عقابي في الأخرى، وأحياناً في الأولى زيادة عليها، فهم ﴿جُندُّ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ ٱلأَخْرَابِ﴾!

﴿ وَمَا يَنْظُرُ هَلَـُؤُكِآءِ إِلَّا صَبْحَةً وَحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ ۞ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِل لَنَا قِطَنَا قَبَلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞﴾:

ما ينتظر هؤلاء الناكرون ليوم الحساب – واقعاً دون انتظار – إلَّا صيحة واحدة ما لها من مهلة حتى قدر فَواق.

فقد ينتظر الإنسان أمراً هو مصدقه فناظره، وقد لا ينتظره إذ هو ناكره فغير ناظره ولكن ذلك الأمر هو ناظره، وهناك نظراً إلى المستقبل الواقع يصح القول أنه ينتظره.

<sup>(</sup>١) سورة الفجر، الآيتان: ٧، ٨.

والفواق فتحاً هو الراحة، وضماً هو فواق الناقة، والنص كالأول، إذاً فما لهم من هذه الصيحة من راحة، فلا إفاقة من سكرتها، ولا استراحة من كربتها ولا قدر فُواق، كما يفيق المريض من علته والسكران من نشوته.

وقد تعني ﴿ صَبِّحَةً وَبِودَةً ﴾ واحدة تلو الأخرى على الأبدال، فقد تكون لهم صيحة يوم الدنيا هي عذاب الاستئصال، ثم لهم ولكل العالمين صيحة لقيامة الإماتة، هي لهم أولاء عذاب، ومن ثم صيحة قيامة الإحياء، ولا فواق لأيِّ من هذه الصيحات لهولاء الأنكاد!

وقد تعني - فقط - الصيحة الثانية ليوم الحساب: ﴿ وَقَالُواْ . . . قَبْلَ يَوْمِ الْحَسَابِ ﴾ فلكل صيحة قبل يوم الحساب فواقٌ بعدها، حيث النوم في البرزخ فواق: ﴿ النَّادُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّاً وَعَشِيّاً ﴾ (١) فليس بينهما عرض على النار، لكن ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ الْعَذَابِ ﴾ (٢) إذ لا تخفيف فيه ولا فواق.

ويا لعُجالة الحماقة لهولاء الأغباش يستعجلون قِطَّهم من صيحة الحساب، ومهما تكن لهم من صيحة يوم الدنيا فما هي إلَّا دون صيحة الحساب!.

والقِط في الأصل هو المقطوع عرضاً كما القِدُّ هو المقطوع طولاً، إذاً فهو النصيب المفروض المفروز، ولكن قط الصيحة الأخيرة ليس مفروزاً مهما كان مفروضاً، فإنه صيحة الإحياء ثم لا فواق بعدها للكافرين ولا نومة فيها فواق، خلاف سائر الصيحة قبلها حتى صيحة الإماتة فإن بعدها وقبل الأخرى برزخ فيه نوم مهما قل أو كثر، وهو فواق!.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٢٦.

﴿ أَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذْكُرُ عَبَدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُم يُسَيِّحْنَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ اللَّيْ وَٱلطَّيْرَ مَعْشُورَةً كُلُّ لَهُۥ أَوَّابُ ﴿ وَهَا مُلَكُمُ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصَّلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ وَهَلَّ أَتَنْكَ الْحِكْمَةُ وَفَصَّلَ ٱلْخِطَابِ ( اللَّهُ وَهَلْ أَتَنْكَ نَبَوُّا ٱلْخَصِيمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَىٰ دَاوُرَدَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ قَالُواْ لَا تَخَفُّ خَصْمَانِ بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَٱحْكُمْ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَٱهْدِنَا ۚ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ ﴿ إِنَّ هَلَآ أَخِى لَهُ تِسْعُ وَيَسْعُونَ نَجَّةٌ وَلِى نَجَّةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكُفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ مِسُؤَالِ نَعْمَئِكَ إِلَىٰ يَعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَتْغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِلِحَدَثُّ وَقِلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُدُهُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴿ إِنَّ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكٌّ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَثَابِ ﴿ إِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَثَابِ ﴿ إِنَّ لَلَّهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَثَابِ ﴿ إِنَّ لَلَّهُ عِندَنَا لَزُلْفَى يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَنكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَيَّقِ وَلَا تَتَّبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمَ الْحِسَابِ ۞ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلْأً ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ الْهِ أَمْ خَعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُوا الصَّللِحَنتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَتَبَرُوا ءَايَتِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَ وَآلَ ﴾

الآيات العشر الأولى استعراضة خاطفة لحياة داود عَلَيْكُمْ في سلطتيه

الروحية والزمنية، بيانَ الواقع الرسالي لهذا النبي الملك، وإجابة عن شطحات المشركين: ﴿أَءُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِناً ﴾ ونحن أولو قوة وسلطة ومال؟

فذلك لمصداق من مصاديق الرسالات السامية، أن ليس بين القيادة الروحية والزمنية أية منافرة ومناحرة، بل السلطة الزمنية هي - فقط - حقَّ للروحيين، مهما حَرمهم أهل الزمن طول قرون الرسالات، حرموهم حقوقهم ولكن ﴿الْمَنْقِبَةَ لِلمُنْقِبِبَ لِلمُنْقِبِبَ المُنْقِبِبَ وهي آخر الزمن، ثم في الزمن جمع بينهما أحياناً كما في داود وسليمان ﷺ بما جعل الله تكويناً وتشريعاً، وأخرى فصل بينهما لشراسة الزمنيين من ناحية وتقاعس الروحيين أو سائر المؤمنين من أخرى كما عشناه طول القرون الإسلامية.

وثالثة محاولة إيمانية صامدة من المؤمنين لكسر جبروت الطواغيت واستلام أزمة الحكم كما فعله الإمام الحسين سيد الشهداء على وعدم نجاحه لاستلام السلطة الزمنية هو من جرَّاء تخاذل المسلمين إن لم ينصروه، مهما نجح روحياً كأمثولة عالية منقطعة النظير في التضحية والفداء، روحي وأرواح العالمين لتراب الشهداء مقدمه الفداء.

ورابعة هي من جراء الثورة الحسينية كالثورة الإسلامية السامية الحاضرة في إيران، حيث يقودها ابن الإمام الحسين عليتها.

﴿ ٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُرَدَ ذَا ٱلْأَيْدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ۞﴾:

ذلك الأيدي الداودية هي أيدي السلطة الزمنية إضافة إلى الروحية، وثالثة يد التجاوب معه في تسبيحه من الجبال والطير، ومن أهم أيديه يد العبادة ﴿عَبْدِنَا﴾ وعلى حد المروي عن الرسول على: «لا ينبغي لأحد أن

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٤٩.

يقول إني أعبَد من داود ١١<sup>(١)</sup> اللهم إلّا قائله لأنه - ﴿ أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ ﴾ (٢)! ولماذا ﴿ وَاللهِ عَبَدِ مِن داود ١ أَوَّلُ الْعَبِدِينَ ﴾ ولماذا ﴿ وَاللهِ عَبْدُ مِن وَقَفَةً!

﴿ أَصْبِرْ ﴾ على معاناة الدعوة الصعبة المعارضة، و ﴿ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ على هذه الدعوة، فلتجعل الصبر زادك في هذا الطريق المليء بالدماء والأشلاء، مفعمة بكل ابتلاء.

﴿إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَلُم يُسَيِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ۞ وَالطَّيْرَ تَحْشُورَةً كُلُّ لَكُو أَوَّابُ ۞﴾:

ويا لها من يد في الغيب، إن الجبال الجامدة غير الشاعرة بظاهر الحال، هي تسبح معه بالعشي والإشراق. لا - فقط - معية واقعية، فإنها مع كل الكائنات، ولا - فقط - معه! بل ومعية تَسامُع أصواتها في تسبيحها، كما ﴿وَالْظَيْرَ﴾ مسخرة معه يسبحن، و﴿ كُلُّ ﴾ من الجبال والطير ﴿ لَهُ وَالنَّهُ أَوَا بُ ﴾.

ولماذا – فقط – العشي والإشراق؟ لعلهما تعنيان مساءَ صباح تعبيراً ثانياً عن الأوقات كلها، ولأنهما ركنا الأوقات، أم تعنيان وقتي الصلاة، أنها كانت مفروضة في شِرعته في الوقتين.

ثم هي كلها أوابة لله ولكن هنا ﴿لَهُ أَوَّابُ﴾ في معية التسبيح وتبعيته له، إضافة إلى تسامع أو سمعه فقط.

أجل ﴿ لَهُ ﴾ لا لسواه، وكلُّ أوبة إلى الله، ما يدهش العقول من ضخامة العظمة لهذا النبي الملك العظيم!

﴿ وَشَدَدْنَا مُلَكُمُ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ لَلْنِطَابِ ﴿ ٢٠٠٠ :

مُلك مشدود بعناية الله، شديد على أعداء الله، مديد في أرض الله،

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ٢٩٧ - أخرج الديلمي عن عمر قال قال رسول الله عليه . . .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

إضافة إلى الحكمة وفصل الخطاب، فالمُلك دون حكمة ساقط، والحكمة دون مُلك غير مشدودة بالواقع الملموس، وهما دون فصل الخطاب مفصولان عما يراد منهما!

و ﴿ وَفَصَّلَ الْخِطَابِ ﴾ هو الخطاب الفصل، قاطعاً دون تردد، مقنعاً دون تبدُّد، يفصل بين الحق والباطل، وبين المتخاصمين، وكذلك كل فصل حكيم، كمعرفة مختلف اللغات حيث تفصل بين مختلف المخاطبين في اللغات (١).

ومع كل ذلك تراه يُبلى ببلاء، وأنت لم تبل بمثل بلائه العناء، فمهما لم يكن لك ملك، فهناك الحكمة الحكيمة القاصعة، وفصل خطاب قاطع دون ابتلاء في هذه السبيل مهما ابتليتَ بقوم لُدٌ ما أتاهم قبلك من نذير!.

﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ نَبَوُّا ٱلْخَصِّمِ إِذْ شَوَرُّوا ٱلْمِحْرَابَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُدَ فَفَرِغَ مِنْهُمُّ قَالُواْ لَا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاعْكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوْلَهِ ٱلصِّرَطِ ﴾:

الخصم هو الخصومة وكأنهما هما نفس الخصومة لعظمها وشدتها، ومن آيته تسوُّر المحراب: ارتقاءً بتكلف إلى سور المحراب، دون بابه المتعدِّد، وهو بادرة غير متعددة تكشف عن بالغ الخصومة، لذلك ﴿فَفَرَعَ مِنْهُمُّ ﴾ - ﴿قَالُوا لَا تَخَفَّ لسنا نحن من خصمائك، وإنما نحن ﴿خَصَّمَانِ بَغَى بَعْضِ. . . ﴾.

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ٤: ٤٣ – ابن بابويه بسنده عن أبي الصلت الهروي قال كان الرضا على يكلم الناس بلغاتهم وكان والله أفصح الناس وأعلمهم بكل لغة فقلت يوماً: يا بن رسول الله على إني لأعجب من معرفتك بهذه اللغات على اختلافها فقال: يا بن الصلت أنا حجة الله على خلقه وما كان الله ليتخذ حجة على قوم لا يعرف لغاتهم أما بلغك ما قال أمير المؤمنين عليه : وأوتينا فصل الخطاب فهل فصل الخطاب إلا معرفة اللغات؟

الخصم هنا يطالبونه بالحكم بينهم بالحق ﴿ فَأَمَّكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِ ﴾ ثم تقريراً لشاكلة الحكم، وكأنهم هم الحاكمون عليه: ﴿ وَلَا تُشْطِطُ ﴾ إفراطاً في البُعد عن الحق ﴿ وَلَهُ يُشْطِطُ ﴾ إلى سَوَلَهِ الصِّرَطِ ﴾ من الحق، وفيه فزعٌ لداود على فزع، وهو النبي الملك فكيف يُشطط؟.

وهنا في قصة «الخصمان» و«تسع وتسعون نعجة وواحدة» شَطَطٌ من المختلقات الزور أقحمت في رواياتنا، تُضرب عرض الحائط، وعلى من نسب إليه الزنا بامرأة أورياه الجتيِّ حدُّ القذف، لا سيما وأن سليمان حسب الخرافة الإنجيلية ولد منها(۱)!.

﴿إِنَّ هَلَآاً آخِى لَهُ يِسْعُ وَيَسْعُونَ نَعْمَةً وَلِى نَعْمَةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي الْخِطَابِ ﴿ إِنَّ هَلَاً لَكُولُ اللَّهِ لِللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

كأن العصمة العلمية الإلهية هنا انقطعت عن داود علي الفترة الحكم فتنة له، ولكي لا يزهو بشد الملك والحكمة، ويلمس تماماً أن العصمة الإلهية هي – فقط – التي تعصمه عن الأخطاء.

والقضية - كما هي معروضة - تحمل في باديها ظلماً صارخاً مستثيراً، لحد يحمل داود النبي الأواب على الحكم العاجل، دونما نَظِرَة دفاع للمحكوم عليه أو سؤال عنه.

<sup>(</sup>۱) إنجيل متى ۱: ۲ «إن داود الملك ولد سليمان من التي لأوريا» – راجع «عقائدنا» ص ٤١٩ – ٤٢٦ – تجد تفصيل الحوار بيننا وبين الجمعية الرسولية الأمريكية حول الفرية التوراتية على داود عَلَيْنِهُ، وفي تفسير البرهان ٤: ٥٥ – ابن بابويه بسند عن صالح بن عقبة عن الصادق عَلَيْهُ في حديث قال فيه: يا علقمة إن رضى الناس لا تملك وألسنتهم لا تضبط وكيف تسلمون مما لم تسلم أنبياء الله ورسله وحججه عَلَيْهُ ألم ينسبوا يوسف إلى أنه هم بالزنا؟ ألم ينسبوا أيوب إلى أنه ابتلي بذنوبه؟ ألم ينسبوا داود إلى أنه تبع الطير حتى نظر إلى امرأة أوريا وأنه قدم زوجها أمام التابوت حتى قتل ثم زوج زوجها؟

﴿وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ لمحةً من تسوَّر المحراب، وأخرى من جرأة الخصم: «لا تُشطط» وثالثة بعد حكمه وهدوء البال وسكون الحال انتبه خطأً في حكمه، أو علَّ المحكوم عليه اعترض عليه، لماذا الحكم - فقط - بدعوى المدعي دون سماع إلى المدعى عليه؟.

هنا «ظن» أنه فتنة وبلية إلهية، وتجربة مُرَّة تُلفت نظره إلى ضعفه على قوته وشدة وطأته في ملكه!

«ظن» ما ظنّه ﴿وَخَرَّ رَاكِكًا﴾ لربه ﴿وَأَنَابَ﴾ إلى ربه مما أخطأ.

فالظن هنا بمعناه كما في سواه، دون العلم بتأويل، إذ لا مدخل هنا للعلم أنه فتنة إلهية، وإنما ملامحها تدل دلالة راجحة غير قاطعة على أنها فتنة!

## ﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَالِكٌ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَثَابٍ ۞ ٢:

ولماذا «غفر لنا له ذلك» الحكم الشطط؟ لأنه كان ابتلاء إلهياً، وكان العجال في الحكم لظاهر الفخامة في الظلم، فلم يحكم عن شطط، ولا عن جهل، بل عن غفلة ابتلي بها كفتنة إلهية يتكامل بها عباده المخلصون! «وغفرنا» لذلك ﴿وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسَّنَ مَنَابٍ ﴾ كأصل أصيل من حياته الإيمانية.

لذلك تراه يغفر له فور ظنه، ثم يمدحه بما يزيح عنه وصمة خلاف العصمة، ثم يجعله خليفة في الأرض:

﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَلَيِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمَّ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْمِسَانِ اللَّهِ لَهُمَّ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْمِسَانِ اللَّهِ لَهُمَّ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْمِسَانِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْمِسَانِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْمُسَانِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْمَسَانِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُؤْمِ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُولَ اللللْمُولُولُ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللللْمُولُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْم

أترى يُوسم داود بوسام الشرف هذا، حاكماً مطلقاً بين الناس، لأنه ظلم في حكمه، أم لأنه غُفِر له عن شطط حكمه؟!

وقد يلمح أو يُصرح ﴿إِنَّا جَعَلَنْكَ خَلِفَةً فِي ٱلْأَرْضِ﴾ أن خلافته الرسالية كانت بعد فتنته ﴿فَاعَمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ﴾ بحكم الشرعة العامة وحكم الأقضية الخاصة، وهنا تزول كل مشكلة تحيك حول عصمة الرسالة، و﴿خَلِفَةَ ﴾ هنا كما في غيره لا تعني خلافة عن الله، فإنه إشراك بالله وأضل سبيلاً، حيث الخلافة تقتضي مستخلَفاً عنه متجانساً، الميت أو الساقط عن كيانه، سبحان الله العظيم.

وإنما تعني خلافة الحكم الرسالي عن رسول أم رسل سابقين.

ثم ﴿إِنَّا جَعَلَنَكَ﴾ برهان لا مرد له أن الحكم بين الناس بحاجة ماسة إلى جعل إلهي، فلا خلافة الرسول عن رسول، ولا خلافة خلفاء الرسول عن الرسول، ليس شيء منهما إلَّا بجعل وانتصاب إلهي.

فخليفة الشورى! هو خليفة الناس دون الرسول، كما الخلافة الحاصلة بالسيف والنار، دون شورى ولا جعل إلهي، هو خلافة السيف والنار. فحقً لثاني الخلفاء ألّا يدري أخليفة هو أم ملك (١)؟.

فلأنك خليفة من قبل الله ﴿فَأَمْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِٱلْحَيِّ وَلَا تَنَيِّعِ ٱلْهَوَىٰ﴾ رغم ما حكمت بغير الحق قبل هذه الخلافة، وهو طبيعة الحال في غير المعصومين، ولا دليل على عصمة غير أولي العزم قبل رسالتهم.

يرى داود هذه التجربة المرة قبل خلافته، ولكي يذكر حاله قبل خلافته.

هنا مواصفات عشر لداود علي تحتفُّ بخطاٍ واحد، فهلا تفسِّر عشيرة العشرة عشيرتها الواحدة أنها خطيئة صغيرة، بل وأصغر بكثير من خطيئة آدم، وكلتاهما كانتا قبل الرسالة.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣٠٦-. أخرج ابن سعد عن ابن أبي العرجاء قال قال عمر بن الخطاب: والله ما أدري الخليفة أنا أم ملك؟ قال قاتل: يا أمير المؤمنين إن بينهما فرقاً قال: ما هو؟ قال الخليفة لا يأخذ إلا حقاً ولا يضعه إلا في حق وأنت الحمد لله كذلك، والملك يعسف الناس فيأخذ من هذا ويعطى هذا!

ثم وتبتدئ هذه العشر ﴿عَبْدَنَا دَاوُدَ﴾ في أسوة التصبُّر، ولولا أنه صبور على فعل الطاعات وترك الخطيئات ومصابراً في البليات، لما صح ﴿وَأَذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُدَ...﴾ (١) وهذه العشر الكاملة هي:

﴿ عَبْدَنَا - ذَا ٱلْأَيْدِ - إِنَّهُۥ أَوَّابُ - سَخَرْنَا... - وَشَدَدْنَا مُلْكُمُ - وَءَاتَيْنَكُ الْحِكْمَةَ - وَضَلَ ٱلْخِطَابِ - وَإِنَّ لَمُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ - وَحُسْنَ مَثَابٍ - يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ﴾!

أتُرى بعدُ أن هذه العشر الكاملة كلها لما تحتف به من خطيئة كبيرة هي الزنا بامرأة أورياه الحِقِّي وقتله لكي يخلص منه؟

والقرآن يذكر لداود عَلَيْتُ من غير هذه العشر فضائل أخرى وفواضل:

فقد يهزم جالوت الجبار بضربته القاضية: ﴿وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبِّنَكَ آفَرِغُ عَلَيْنَا صَكَبًا وَثَكِيْتُ أَقَدَامَنَكَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَنْدِنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَءَاتَكُهُ اللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَلَكِيْنِ فَعَلَى الْمُورِي وَعَالَكُ اللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَلَكِيْنِ فَعَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْ

كما ويفضله على كافة المرسلين إلَّا أُولي العزم منهم، حيث يُقرِد بذكر كتابه بينهم: ﴿وَلَقَدَ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيَّـِينَ عَلَى بَعْضٍ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا﴾ (٣).

ثم وهنا بعد آيات ﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَنَ ۚ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۚ إِنَّهُۥ أَوَّابُ﴾ (٤)، فهل إن المولود عن زنا وهبة إلهية ونعم العبد إنه أواب؟!

ومما يُحير العقول أنه خاض جماعة من المفسرين مع إسرائيليات مختلَقات مُقحَمات في روايات إسلامية حول هذه الفتنة الداودية خوضاً

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآيتان: ٢٥١، ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٣٠.

كبيراً، تتنزه عنه طبيعة الإنسان العادي غير المؤمن فضلاً عن ذلك الرسول العظيم! .

وحتى الروايات التي حاولت تخفيف الوطأة عن تكلم الأساطير سارت معها شوطاً أو أشواطاً، وسحبت معها أشراطاً، وهي – أساساً – لا تصلح للنظر، فكل واحدة من أوصافه العشر جند صامد يذود عنه هذه الوصمات!

وليس هنا - أولاً وأخيراً - إلّا حكمه بما حكم حسب الدعوى: ﴿وَظَنَّ كَاوُدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ ﴾ وما تيقن الفتنة فما تأكد - إذا ً - من الخطيئة ﴿وَخَرَّ رَاكِعًا ﴾ لاحتمال أنه خطيئة لربه ﴿وَأَنَابَ ﴾ لو أنها بعَّدته عن زلفاه ﴿فَعَفَرْنَا لَمُ ذَالِكً ﴾ ستراً لما ظنه، وعلَّه ستر لأصل الظن دون المظنون إذ لم يكن خطيئة، وقد تلمح له تعقيبه ﴿وَإِنَّ لَمُ عِندَنَا لَزُلْهَنَ وَحُسَّنَ مَعَابٍ ﴾ فبمجرد ظن الفتنة يزدلف إلى ربه ويؤوب!...

#### تنبيهات على ضوء هذه الآيات:

١ - إن للمُلك والأيدي زهوة لا تُبقي ولا تذر، فليتحذر عنها كل ذي بصر، وحتى داود النبي، فليستغفر ربه ستراً عن الزهوات الهاجمة إليه:

﴿إِذَا جَاءَ نَصْدُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَيّخ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ۞ (١) استخفاراً يدفع عن النوازل، لا أنه يرفع الكائن الحاصل!

٢ - على الحاكم بين الناس أن يتخلى عن كافة الطوارئ، آفاقية وأنفسية، فلا يتأثر بأي مؤثر، فلا يتبع الهوى فتضله عن سبيل الله، لا!
 وحتى هوى عقله المستثار بإثارة الهدى كما في داود، وليجعل الحق بين عنه.

<sup>(</sup>١) سورة النصر، الآيات: ١-٣.

٣ - إن حالة الاستغفار تتطلب كل خضوع وخنوع، وحتى للذي ظن
 فتنة دون علم ﴿وَظَنَّ دَاوُردُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَر رَبَّةُ وَخَرَّ رَاكِكًا وَأَنَابَ﴾.

وهل الركوع هو الركوع؟ والسجود أفضل منه في الخضوع! الركوع المقابل للسجود هو الركوع، ولكنما المطلق منه - كما السجود - يعني مطلق الخضوع، ثم القرائن هي التي تقرر موقفه، وهنا المناسب هو السجود وكما يروى عن الرسول في أنه سجد في "ص" وقال: "سجدها داود ونسجدها شكراً".

﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ ۞﴾:

لأن خلق الباطل هو خلقٌ باطل وهو خلاف الحكمة، وأن فرض الأعمال يوم الدنيا دونما جزاء، ثم لا حساب بعد الموت، ذلك يشي إلى بطلان خلق الكون، لذلك ينفيه هنا، وأن ﴿ زَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ بالله واليوم الآخر، حيث الإيمان بالله يقتضي الإيمان باليوم الآخر ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴾.

هنا ﴿ بَطِلاً ﴾ تضرب إلى ثالوث البطلان: ﴿ مَا خَلَقْتَ ﴾ حال كوني باطلاً – وخلقي باطلاً – والسماوات والأرض باطلاً ، فبطلان الألوهية الحكيمة ينتج خلقاً باطلاً ، وكوناً باطلاً ، وفي ذلك إبطال الألوهية ، فنكران يوم الحساب نكران للألوهية وحتى لو كان معه شريك أو شركاء .

بل هو الحق، وخلقه حق، والكون مخلوق بحق، مما يتطلب خليفة في

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣٠٤ - أخرج النسائي وابن مردويه بسند جيد عن ابن عباس أن النبي ﷺ . . . وفيه أخرج سعيد بن منصور عن الحسن قال: كان رسول الله ﷺ لا يسجد في حتى نزلت ﴿أُوْلَتِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُدَنُّهُمُ اَقْتَدِنَّ ﴾ [الأنعَام: ٩٠] فسجد فيها رسول الله ﷺ .

الأرض يحكم بالحق ﴿ أَن يُحِقُّ ٱلْحَقُّ بِكَلِمَتِهِۦ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (١).

﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴿ ﴾:

أنجعل خلق السماوات والأرض باطلاً ومن بطلانه ﴿ أَمْ نَجْمَلُ... ﴾ أم نجعل تسوية بين الصالحين والطالحين، فكما المفسدين والفجار ليس لهم في ظن الذين كفروا حساب، كذلك المتقين ليس لهم ثواب، فهؤلاء إذ ينكرون المعاد، هم يسوون بين الفريقين في حساب الله حين لا حساب ولا عقاب ولا ثواب، بل وللفجار فضلهم إذ حظوا بحرية الشهوات يوم الدنيا والسمتقون محرومون، و﴿ وَلِنَكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴾ (٢) ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ الباطل، لأن الله لم يجعل أهل الحق عنده بمنزلة أهل الباطل، لأن الله لم يجعل أهل الحق عنده بمنزلة أهل الباطل، أن الله لم يجعل أهل الحق عنده بمنزلة أهل الباطل، أن

ولكي يظهر الحق ناصحاً ناصعاً وتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الذين كفروا السفلي، فهذا:

### ﴿ كِنَتُ أَرْلَنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَّرُوا مَاينيهِ وَلِينَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَ ۗ ٢٠٠٠ ﴿

إنه ﴿مُبَرُكُ ﴾ فيه من كافة البركات التي ترقى بالإنسان من أسفل السافلين الله أعلى عليين، ﴿أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ لا ليقرأوه أو يتبركوا بوجوده، إنما ﴿لِيَنَبَّرُوا عَلَى عَلَيين، ﴿أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ لا ليقرأوه أو يتبركوا بوجوده، إنما ﴿لِيَنَبَّرُوا عَلَى النَّهِ ﴾ أن يجعلوا الآيات دَبْر بعض، تفسيراً لبعضها ببعض، وتفكيراً في بعضها البعض، سرداً رتيباً أديباً رائعاً في لُباب الآيات ﴿وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْآلِبَ ﴾.

سورة الأنفال، الآية: ٧.
 سورة النجم، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ٤: ٤٦ – الكافي بسند عن أبي عبد الله ﷺ في حديث طويل قال: لا ينبغي. . . لم يعرفوا وجه قول الله في كتابه إذ يقول: ﴿أَمْ نَجْمَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَـنُوا﴾ [ص: ٢٨].

. . . والآية القرآنية تُتدبر من زوايا ثلاث ولكي يظهر لُبابها لأولي الألباب.

يتدبر فيها أولاً تعقيباً لها، تحقيقاً عن معناها بكل إمعان وإتقان، ثم يُنظر إلى آياتها العشر معها قبلها وبعدها، حيث التأليف قاصد كما الآية نفسها، ثم نظراً إلى كافة الآيات التي تعني ما تعنيه، لنستمد منها كلها ما تعنيه.

فكلما تدبرت في آية أكثر وأكثر، عقلتها أكثر وأكثر، في مجالات فاسحة واسعة فإنه كتاب مباركٌ لا حدَّ لمغزاه، ولا وقفة لمعناه في مرماه!



# ﴿ وَوَهَبْنَا لِلِمَاوُرِدَ سُلَيْمَنَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞﴾:

سليمان النبي الملك هنا وهبة ربانية لداود: ﴿ نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ ولماذا؟ لـ ﴿ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمَاذَا؟ لـ ﴿ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ

فهل تصدق - بعد - الفرية التوراتية والإنجيلية على داود وسليمان، أنه وليد زناً وباني المعابد الوثنية على الأتلال لنسائه المشركات أمَّا هي من هرطقات جارفة هراء! (١).

<sup>(</sup>١) في الملوك ١١: ١ – ٨ ونحميا ١٣: ٢٦ يقول: أخذ سليمان يعاشر ويعاشق النساء

ففي إنجيل متى: «إن داود الملك ولد سليمان من التي لأوريا» (١: ٦) وفي صموئيل ١١: ٣ – ٢٦، أنه زنى بامرأة أوريا فحبلت منه! وقد مضيا.

كلًا! يا مدنسي الكتاب المقدس، إنه وهْبة إلهية لا من دعارة، وهو نعم العبد إنه أواب.

وإن ﴿ نِمَّ مَ الْعَبِّدُ ﴾ من المعبود. . . يجعل من العبد قمة مرموقة من العبادة كأنه هو العبادة نفسها رغم أنه ملك!

"سليمان" وهو مذكور في (١٧) موضعاً من القرآن بكل تبجيل وتجليل، هي لغة عبرانية تعني المليء من السلم، فهو - إذا - عبارة أخرى عن ﴿ فِمْ مَ الْعَبْدُ فَهُ حَيثُ الْعَبْدُ فَهُو ﴿ سُلِيَمَنَ الْعَبْدُ فَهُو ﴿ سُلِيَمَنَ الْعَبْدُ فَهُو ﴿ سُلِيَمَنَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَ اللَّهُ الْعَبْدُ فَهُو اللَّهُ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ الللّ

﴿إِذْ عُرِضَ عَلَتِهِ بِٱلْعَشِيِّ ٱلصَّافِئَكُ ٱلْجِيَادُ ۞ فَقَالَ إِنَّةٍ أَحَبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَقَّى تَوَارَتْ بِٱلْجِجَابِ ۞ رُدُّوهَا عَلَىٰ فَطَفِقَ مَسْخًا بِٱلسُّوفِ وَٱلأَغْنَافِ ۞﴾:

﴿ اَلصَّافِنَكُ اَلِجَادُ﴾ هي الخيل الصافنة التي تصفن وتصف قدميها عند السكون بكل استقامة ووقار، جياد شديدة الجري وسريعة إذا جرت وعدت، وهي خيل الجهاد.

مَلِكٌ كسليمان النبي له سيطرته وسطوته، تعرض له صافناته الجياد ليركبها هو وجنوده في مقاتلة الأعداء، فيبتهج منها ابتهاجة دون زهوة ولا غفلة ولا رعونة، وليست مقالته حينذاك إلَّا ﴿إِنَّ آخَبَبَتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ ﴾ حب الصافنات الجياد - فقط - للجهاد، فما أحببتها عن شهوة مال أو جمال،

الغريبات اللاتي منع الله عن عشرتهن فنكح منهن سبعمائة بالعقد الدائم وثلاثمائة منقطعاً فاجتذبن وأملن قلبه عن ربه إلى أنفسهن وهو على كهولته وشيخوخته تنحى نحوهن لحد بنى لكل واحدة منهن مذبحاً للأوثان على الأتلال... أقول: وهذه خلاصة عن تفاصيل (راجع عقائدنا ٤٢٧ - ٤٤١) تجد فيه حواراً شاملاً مقارناً بين القرآن والعهدين بشأنه.

ولا عن كبرياء ودلال، ولا عن شهرة ونوال، وإنما ﴿عَن ذِكْرِ رَبِي﴾ حب ناشئ ﴿عَن ذِكْرِ رَبِي﴾ حب ناشئ ﴿عَن ذِكْرِ رَبِي حَتَى تَوَارَتُ﴾ ﴿ اَلصَّدَفِنَتُ ٱلِجَيَادُ﴾ ﴿ بِٱلْجِمَابِ﴾ .

فليس سليمان يحب شيئاً من مال وجمال إلا عن ذكر ربه، لا عن دافع شهوته ونزوته، ولا يختص ذكره لربه بصلاته وصيامه وقيامه في عبادة ربه، بل ويذكره فيما هو رمز للغفلة والزهوة، فلا يبطر في نعمته، ولا يعشو عن ذكر ربه ﴿ فَهُمَ الْعَبْلُمُ إِنَّهُ وَ أَوَّابُ ﴾ يرجع إلى ربه فيما هو بطبيعته يُنسى ذكر ربه!

وهذه السنة المجيدة في ذكر الله هي سنة الأوابين، الذين حياتهم أوبة إلى ربهم على أية حال وفي كل مجال، فليس ﴿ ذِكْرِ رَبِّ ﴾ هنا خصوص الصلاة ولا ﴿ عَن ﴾ تجاوزاً ، حتى يحب الخير ﴿ اَلصَّافِنَتُ اَلِحِيادُ ﴾ تجاوزاً عن الصلاة، فكيف - إذاً - يستحق كرامة رد الشمس؟ ولا ﴿ تَوَارَتُ بِالْحِجَابِ ﴾ تعني الشمس، إذ لم يسبق لها ذكر أبداً، وإنما هي ﴿ اَلصَّافِنَتُ اللِحَيادُ ﴾ المتوارية في سيرها بالحجاب.

ولا ﴿رُدُّوهَا عَلَى ﴾ ردُّ للشمس، فمن هؤلاء الذين يأمرهم بردها له حتى يقضي فائتة الصلاة، أهم أرباب؟ أم عباد أمثاله وهم أقوى منه؟.

ثم وليس للشمس المردودة المختلَقة سوق وأعناق حتى يمسحها ﴿رُدُّوهَا عَلَىٰ فَطَغِقَ مَسْحًا بِالسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ﴾ ولا أن المسح قطع وذبح للصافنات الجياد كما في مختلف الروايات، وحتى لو أنها أغفلة عن الصلاة فما ذنبها حتى تذبح، بل المذنب آنذاك هو نفسه فليذبح – إذاً – نفسه!

وحين يترك هو صلاته للجياد، ثم يذبحها، ظلماً بعد ظلم! فكيف - إذاً - كرامة رد الشمس؟

وأخيراً فماذا يفيده رد الشمس؟ ألكي يصلي صلاته قبل غروبها؟ وقد غربت! وحتى إذا رجعت فعليه صلاة قبل رجوعها: "صلاة الفجر" وقبل غروبها "صلاة العصر" وقد فاتت الفائتة على أية حال! وحتى لو طلعت ليوم واحد عدة مرات، فلكل طلعة وغربة صلوات فلا فرق – إذا ً – بين ردّها في يومه وبين طلوعها على سنتها لغدها، وردّها ليومها يرهقه لأداء فرائضه مرة بعد أخرى، فليقض ما فاتته من فريضة ليومه أو غده!

أم إذا كان ﴿مَسَّمُا بِالسُّوقِ وَٱلأَعْنَاقِ﴾ تحبباً إلى الصافنات الجياد، فهو – إذاً – أواب إلى التي أغفلته عن ذكر ربه حتى توارت الشمس بالحجاب! فلماذا تُستجاب دعوته لرد الشمس وقد زاد غفلة – على غفلته – معمَّدة!

كلاً يا مختلقي الأكاذيب المعارضة للذكر الحكيم، أنه تغافَلَ عن الصلاة ثم رُدّت له الشمس، مهما كان رد الشمس عُلقة وذريعة لمن يعتقدونها في الإمام على عَلِيَهِ خرافة جازفة تمس من كرامة العدالة فضلاً عن العصمة!

لقد كرر سليمان ﴿إِنِّ آخَبَتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِي﴾ شكراً لربه طيلة عرض الصافنات الجياد ﴿حَقَّى تَوَارَتْ بِٱلْجَابِ﴾ ثم قال: ﴿رُدُّوهَا عَلَى السوق مقالته الشاكرة ويتلطف بالخير الناشيءِ عن ذكر ربه «فطفق مسحاً بالسوق والأعناق».!

ولو كانت المتوارية بالحجاب الشمس المُقحمة في هذا البين، لاستلزم ذلك أنه أخذ يكرر مقالته تلك ولم يصل حتى غابت الشمس، وهو تنافض بين حيث يجمع بين غفلت عن صلاة طيلة المدّة، وذكره أني غفلت عن ذكر ربي! (١).

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ٤: ٧٤ عن ابن بابويه في الفقيه بإسناده قال زرارة والفضل قلنا لأبي جعفر عليه الرأيت قول الله تَحَكَّلُ : ﴿إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى الْلُوَّمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَا﴾ [النّساء: ١٠٣]؟ قال : يعني كتاباً مفروضاً وليس يعني وقت فوتها إن جاز ذلك الوقت ثم صلاها لم تكن صلاة ولو كان كذلك لهلك سليمان بن داود عَلَيْهُ حين صلاها لغير وقتها ولكن متى ذكرها صلاها.

وبعد كل ذلك ففي رد الشمس من الناحية الكونية قفزة إلى الوراء، تخلفاً عن سنتها في دائب سيرها، وفي ذلك كورها وتمام دورها قبل قيامتها!

إن كل واحدة منها من «عبدنا» إلى ﴿خَلِيفَةُ فِى ٱلْأَرْضِ﴾ برهان قاطع لا مرد له على براءة ساحته القدسية قبل رسالته مما افتري عليه، فضلاً عما بعد ﴿إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ...﴾ (١).!

والمفترون هنا يجعلون من النعاج والنعجة امرأة، ومن امرأة زوجة أورياه، إقحامات واتهامات رديئة دنيئة لا تُنسب إلى الأوباش الأغباش، فضلاً عن خليفة الله في الأرض!

«عبدنا» في صيغة الجمع تصوغه كأفضل عبد يجمع في عبوديته بجامع العبادة. وعلى حد المروي عن الرسول ﷺ: «كان أعبد البشر»(٢).

ف «نا» وهي ترمز لجمعية الصفات، تجعل داود عبداً لله من كافة الجهات، دون من يعبد الله على حرف. . . ! ويا ترى كيف يليق بـ «عبدنا»

وفيه عن الطبرسي قال قال ابن عباس: سألت علياً عَلَيْ عن هذه الآية فقال: ما بلغك فيها يا بن عباس! قلت بل سمعت كعباً يقول: اشتغل سليمان بعرض الأفراس حتى فاتته الصلاة فقال: ردوها علي يعني الأفراس وكانت أربعة عشر فرساً فضرب سوقها وأعناقها بالسيف فقتلها فسلبه الله ملكه أربعة عشر يوماً لأنه ظلم الخيل بقتلها فقال علي عَلَيْ : كذب كعب ولكن اشتغل سليمان بعرض الأفراس ذات يوم لأنه أراد جهاد العدو حتى توارت الشمس بالحجاب فقال بأمر الله للملائكة الموكلين بالشمس ردوها على فردت فصلى العصر في وقتها وإن أنبياء الله لا يظلمون ولا يأمرون بالظلم لأنهم معصومون مطهرون.

وفي الدر المنثور ٥: ٣٠٩ - أخرج الطبراني في الأوسط والإسماعيلي في معجمه وابن مردويه بسند حسن عن ابن أبي كعب عن النبي عليه في قوله: ﴿ فَطَغِقَ مَسْكًا بِٱلسُّونِ وَٱلأَغْنَــَاتِ ﴾ [ص: ٣٣] قال: قطع سوقها وأعناقها بالسيف!

أقول: وهي وأمثالها من أحاديث مخالفة للكتاب فلا تصدّق على المعصومين عليها .

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢٩٧ – أخرج البخاري في تاريخه عن أبي الدرداء قال كان النبي ﷺ: إذا ذكر داود عليه وحدث عنه قال: كان أعبد البشر صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

أن يرتكب جريمتي القتل والفحشاء، أم كيف يليق بربنا أن يجعله قدوة الصبر لمحمد وهو أوَّل العابدين، أقدوة لا يصبر على شهوة الجنس، فيقضي على روح مسلم ومنكوحه لقضاء السعار الحيواني من شهوة الجنس؟!

ثم ﴿ ذَا آلاً يَدِّ ﴾ هل تعني أيدي الجنس المتخلف لكي يرتكب تلك الجريمة النكراء؟ وهي أيدي الرحمة الفائضة الغزيرة التي جعلته حقاً «عبدنا»!

و ﴿ إِنَّهُ وَ أُوَّابُ ﴾ كثير الرجوع إلى الله، كيف يناسب أوبته هكذا إلى سعار الجنس، رغم توبته؟

وهل ﴿إِنَّا سَخِّرْنَا الْجِبَالَ. . . ﴾ لتساعده على استلاب النواميس والأعراض؟

أو ﴿وَشَدَدْنَا مُلَكَّمُ ﴾ لكي يملك قتل كبير من قواد جنده «أورياه» ليملك زوجته بكل حرية ودناءة؟!

أم ﴿وَءَاليَّنَاهُ ٱلْحِكْمَةَ ﴾ ليأتي بخلاف الحكمة وخلاف العدالة والخلق الإنسانية؟!

أم ﴿وَفَصَّلَ لَلْخِطَابِ﴾ ليخاطب جنده أن يجعلو أورياه في مقدمة المقاتلين لكي يُقتل؟!

أم ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى ﴾ بهذه التأكيدات الأربعة، ليرتكب أنحس الكبائر بحق رجل مسلم مجاهد؟!

أم ﴿وَحُسْنَ مَثَابِ﴾ إذ آب إلى ما آب، وخاب ما خاب، بما افتري عليه من فتك وقتل وفاحشة؟!(١).

<sup>(</sup>۱) في صموئيل ۱۱: ۲ – ۲۱: «وكان وقت المساء أن داود قام عن سريره وتمشى على سطح بيت الملك فرأى من على السطح امرأة تستحم. وكانت المرأة جميلة المنظر جداً. فأرسل داود وسأل عن المرأة فقال واحد: أليست هذه بنت بشتبع اليعام امرأة أوريا الحثي؟. =

ثم وفي هذه البادرة الهامة مطلع للعائشين نصف الكرة لردها، حيث يبصرونها راجعة بعد غروبها، ومطلّع الآخرين، لمكان التأخر في أوقاتها، وفي ذلك إجماع قاصد ملموس لسكنة الأرض كلهم، فكيف يختص نقلة بأشخاص خصوص؟

ومن الناحية الأدبية كيف يكون «نعم العبد إنه أواب. إذ عرض عليه... فقال إني أجبت» فهل إن التغافل عن ذكر الرب في معرض الصافنات يجعله ﴿ فِهُمَ الْعَبْدُ ﴾ فحين لا يتغافل هو - إذاً - بئس العبد؟!

ولأنه ﴿نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ في تأخير الصلاة فلترجع الشمس حتى يقضيها؟

وكيف يقدم عشياً عرض الصافنات وهو وقت الصلاة؟ غفلة عامدة ما لها من عاذرة؟

هراءات خارفة، ومختلقات جارفة أقحمت في أحاديث الإسلام، ونحن بعرضها على القرآن نضربها على الحائط!

ثم ﴿حَقَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ﴾ قد تكون بياناً لمدى قوله: ﴿إِنِّ آَخَبَتُ﴾ أنه كررها ﴿حَقَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ﴾ لا أن حب الخير محدد بـ ﴿تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ﴾ حيث التواري ليس ليواري عنه حب الخير عن ذكر ربه.

فأرسل داود رسلاً وأخذها فدخلت إليه فاضطجع معها وهي مطهرة من طمثها ثم رجعت إلى
 بيتها وحبلت المرأة فأرسلت وأخبرت داود وقالت إنى حبلى.

فأرسل داود إلى يوآب يقول: أرسل إلي أوريا الحثي... فأتى أوريا إليه... فقال داود لأوريا: أقم هنا اليوم، وغداً أطلقك... ودعاه داود فأكل أمامه وشرب وأسكره وفي الصباح كتب داود إلى يوآب: اجعلوا أوريا في وجه الحرب الشديدة وارجعوا من ورائه فيضرب ويموت... فقتل أوريا كذلك... فلما سمعت امرأة أوريا أنه قد مات رجلها..... ندبت بعلها. ولما مضت المناحة أرسل داود إليها وضمها إلى بيته وصارت له امرأة وولدت له ابناً.

أقول وفي إنجيل متى ١: ٦ ﴿إِنْ دَاوِدُ الْمُلْكُ وَلَدُ سَلِّيمَانُ مِنَ الَّتِي لأُورِيا ﴾!

وعلَّ ﴿رُدُّوهَا عَلَیُ ﴾ قاصد إلى استمرارية ذكره، ولكي يتلطف بالصافنات الجياد بمعشر الجنود، وليعلموا أن سليمان يحب الجياد – فقط – للجهاد.

وقد يعني ﴿حَتَّىٰ تُوَارَتْ بِالْخِجَابِ﴾ تواري الصافنات بحجاب الشمس مع حجاب البُعد عن سليمان، فأزال أحد الحجابين بـ ﴿رُدُّوُهَا عَلَىٰ ﴾ وأزال الآخر أدبياً بـ ﴿ فَطَفِقَ مَسَّحًا بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾!

ولو كان ﴿رُدُّوهَا عَلَیْ ﴾ طلباً لرد الشمس، فهي كلمة عارية عن كل أساليب الأدب عقيب ترك كل أدب للرب حيث ترك الصلاة، وكأنه متآمر على ربه، ويعتبره جماعةُ من جنوده، ﴿رُدُّوهَا ﴾ أم يأمر جنود ربه، واللائق بهذه الحالة الضراعة البالغة والبكاء، والمبالغة في إظهار التوبة، وأما أن يقول متهوراً مستهتراً متغاضياً عن عظمة الرب ﴿رُدُّوهَا عَلَیْ ﴾ فلا يقولها أدنى الناس!

﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلَيْمُنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ. جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ ۞ :

﴿ فَنَنَا سُلِمُنَ ﴾ تأشيرة لامعة أن عرض الصافنات لم تكن فتنة له وابتلاء، وإلّا فلماذا هنا ﴿ فَتَنَا ﴾ وهناك ﴿ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ إِنَّ عُرِضَ عَلَيْهِ ﴾؟ وترى ما هو الجسد الملقى على كرسيه وممَّ أناب؟

هل هو جسد سليمان نفسه حين مرض لحد كأنه جسد لا روح له؟ وصحيح التعبير عن المرض هو المرض، دون الجسد الصريح في ميت! ثم ﴿وَالْقَيْنَا﴾ دون ضمير يرجع إليه، و﴿جَسَدًا﴾ منكراً دون جسده، ثلاثة دالة على أنه غير سليمان نفسه!

أم إنه الشيطان الملقى على كرسيه يحكم بديله أياماً (١)؟ فكذلك الأمر،

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣١٣ - أخرج ابن جرير عن ابن عباس في الآية قال: الجسد الشيطان الذي كان دفع سليمان إليه خاتمه فقذفه في البحر وكان ملك سليمان في خاتمه وكان اسم الجني صخراً، وأخرج ابن جرير عن السدي أن الشيطان حين جلس على كرسيه أربعين يوماً... أقول وإنها خرافة نكراء هراء!

ولأنه حيَّ غير مريض، وإلقاء الشيطان على كرسي الحكم الرسالي إلغاء للحكم الرسالي!

أو أنه جسد صبي له كان «استرضعه المزن خوفاً من بأس الشياطين، فألقاه الله على كرسيه جسداً تنبيهاً على أن الحذر لا ينفع من القدر الأ<sup>(١)</sup>؟ ولو أن للشياطين مقدرة على قتله لقتلوا مسترضع المزن والسحاب! وكيف يخافهم ولا مُميت - كما لا محيي - إلّا الله!

أو أنه ولدٌ له من واحدة من السبعين امرأة جاءت بشِق ولد، رغم ما هواه أن يؤتى بسبعين ولد يضربون بالسيف في سبيل الله ولم يقل إن شاء الله (٢)؟ وقد يجوز ولكي لا يقول لشيء إني فاعل ذلك غداً إلا أن يشاء الله!

ومهما يكن من شيء فليس الجسد الملقى على كرسيه من شأنه حتى يكون شائناً فيه فيستغفر وينيب، فإنما له صلة بشأن منه، فتنة له في غير محظور ولا مشكور.

فالابتلاءات مختلفة حسب مختلف المبتلين، فكما أن منها جزاء بما عمل من سوء تنبيها وتخفيفاً عن جزاء، كذلك منه ما يبتلى بها عباد الله الصالحون ولكي يزدادوا من ربهم زلفى، فإن أفضل الأعمال أحمزها، فوإذ ابْتَكَنَ إِبْرَهِمَ رَيُّمُ بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًاً. . . ﴾ (٣) كذلك

<sup>(</sup>۱) الطبرسي روي أن الجن والشياطين لما ولد لسليمان ابن قال بعضهم لبعض: إن عاش له ولد لنلقين منه ما لقينا من أبيه من البلاء فأشفق عليه أن منهم فاسترضعه المزن وهو السحاب فلم يشعر إلا وقد وضع على كرسيه ميتاً تنبيهاً على أن الحذر لا ينفع من القدر وإنما عوقب على خوفه من الشياطين وهو المروى عن أبي عبد الله عليه الله المناطين وهو المروى عن أبي عبد الله عليها.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٢٦: ٢٠٨ - روي عن النبي ﷺ أنه قال قال سليمان: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة كل واحدة تأتي بفارس يجاهد في سبيل الله ولم يقل إن شاء الله فطاف عليهن فلم تحمل إلا امرأة واحدة جاءت بشق رجل فجيء به على كرسيه فوضع في حجره فو الذي نفسي بيده لو قال: إن شاء الله لجاهد كلهم في سبيل الله فرساناً أجمعون فذلك قوله: ﴿وَلَقَدْ فَلَكَ مَا وَالْحَرْجِهُ الْبِخَارِي فَي صحيحه مرفوعاً عنه ﷺ.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

يبتلي سليمان بفتنة، فيسأله تعالى بعد نجاحه ﴿وَهَبٌ لِي مُلَكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِّنْ بَعْدِئَ ۚ...﴾ فيؤتاه سؤله ﴿فَسَخَرَنَا...﴾.

أتراه لأنه عصى ربه يطلب منه ذلك المُلك القمة، بديلَ التوبة؟ وكما قالوه في عرض الصافنات الجياد؟!

﴿ فَتَنَا سُلِمْنَ ﴾ حين ترك إن شاء الله، وحين ﴿ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ عَسَدًا ﴾ فما فزع من ذلك الجسد الذي عكس هواه في سبيل الله، فلما نجح ﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ ﴾ من تركِ المشكور هنا: إن شاء الله، ومن أن يعترضه أي محظور، ﴿ مُمَّ أَنَابَ ﴾ إلى ربه في استيهاب الملك القمة.

ولماذا الاستغفار من ترك المشكور – إن صح الحديث إن ترك إن شاء الله –؟ لأن حسنات الأبرار سيئات المقربين!.

وقد يلمح استيهابه ربه ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده أن الجسد الملقى على كرسيه كان من يرجو سليمان أن يرثه ملكه، فلما ابتلي بموته استبدل به ما هو خير:

﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِئٌّ إِلَىٰ أَنتَ الْوَهَّابُ ۞﴾:

أتراه يبخل في ذلك الاستيهاب الاستيعاب، فيتطلب ملكاً لا ينبغي حتى لخاتم الأنبياء روحياً، ومن ثم لخاتم الأوصياء زمنياً وروحياً وهو يصفهما على البدل كأفضل محبوب كما في النص العبراني التالي:

«حِكُو مَمْتَقِّيم وِكُولُو مَحَمَّدِيمْ زِهْ دُودِي وِزِهْ رِعِي بِنُتْ بِرُشالامْ» (نشيد الإنشاد: ٥: ١٦).

«فمه حلو وكلُّه محمد هذا محبوبي وهذا ناصري يا بنات أروشليم».

وذلك بعدما يصف محبوبه بأوصاف فائقة في آيات سابقة، فكيف له أن يفضّل مُلكه على محبوبه الوحيد؟ كما وأن أباه داود يصف القائم المهدي عَلَيْنُلا بعدة مواصفات في تصريحات تحيد عمن سواه! (١١).

قد لا يعني أثرَه له على من يأتي بعده طول الزمن وحتى في آخر الزمن، بل ﴿ مِنْ بَعْدِئُ ﴾ لصقاً أم طوال الرسالة الإسرائيلية وقد حصل، فإن ﴿ مِنْ بَعْدِئُ ﴾ يعم البَعد القريب والبَعد الغريب، ونحن نبعًد البعيد ذوداً للبخل عن ساحة سليمان، وتأشيراً منه وأبيه في المُلك العالمي الأخير للقائم المهدي عَلَيْ اللهِ .

أم يعني ملكاً لا ينبغي لأحد من الملوك بعدي «مأخوذاً بالغلبة والجور واختيار الناس» (٢) وقد حصل فعلاً على ذلك المُلك، فما ملك أحد بعده ولن يملك زمنياً كما ملك، وأما روحياً فالمسيح ومحمد فله أفضل منه، وأما زمنياً وروحياً معاً؟ فالقائم من آل محمد فله أكمل منه.

أم يعني ﴿مُلَكًا﴾ في طول مكوثه (٣) بين صالحي الملوك وكما هو واقع، فلم يأت حتى الآن ملك يملك طول ملكه.

<sup>(</sup>١) راجع «رسول الإسلام في الكتب السماوية».

<sup>(</sup>Y) تفسير البرهان ٤ : ٨٨ - ابن بابويه بسند عن علي بن يقطين قال قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر عليه : أيجوز أن يكون نبي الله كَنْكُ بخيلاً؟ فقال : لا فقلت له قول سليمان عليه وربّ اغْفِر لي وَهَب لي مُلكًا لا يَنْبَغي لِأَحْدِ مِنْ بَعْدِي ﴾ [ص: ٣٥] ما وجهه ومعناه؟ فقال : الملك ملكان، ملك مأخوذ بالغلبة والجور واختيار الناس وملك مأخوذ من قبل الله تبارك وتعالى كملك إبراهيم وملك جالوت وذي القرنين فقال سليمان: هب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي أن يقول إنه مأخوذ بالغلبة والجور واختيار الناس فسخر الله له . . . فعلم الناس في وقته ويعده أن ملكه لا يشبه ملك الملوك المختارين من قبل الناس والمالكين بالغلبة والجور قال فقلت له قول رسول الله عليه : رحم الله أخي سليمان ما كان أبخله، فقال عليه : لقوله وجهان : أحدهما ما كان أبخله بعرضه وسوء القول فيه ، والوجه الآخر يقول : ما كان أبخله إن أراد ما يذهب إليه الجهال ثم قال : قد والله أوتينا ما أوتي سليمان ولما لم يؤت سليمان وما لم يؤت أحد من العالمين قال الله في قصة سليمان : ﴿هَذَا عَمَا أَنَا فَانَهُمْ عَنْهُ فَانَهُوا ﴾ .

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ٣١٣ - أخرج الحاكم في المستدرك عن عمر بن علي بن حسين قال مشيت مع عمي وأخي جعفر فقلت: زعموا أن سليمان عليه سأل ربه أن يهبه ملكاً قال حدثني أبي عن أبيه عن علي عن النبي عليه قال: لن يعمر ملك في أمة نبي مضى قبله ما بلغ بذلك النبي عليه من العمر في أمته، أقول قد يعني قبله قبل محمد عليه .

وعلَّ مثلث المعنى هو المعني إذ يصلح كلَّ معنى صالحاً لذلك الاستيهاب القمة، والقرآن حمال ذو وجوه فاحملوه على أحسن الوجوه، والجمع بين الوجوه الحسنة هو أحسن الوجوه!

وقد يخرج المسيح ومحمد فله والمهدي من آل محمد عن ﴿لِأَحَدِ ﴾ حيث يعني - فقط - الملوك بعده، وهؤلاء لم يكونوا ملوكاً مهما يكون لثالثهم سلطة فوق كافة السلطات الروحية والزمنية.

فالقائم المهدي علي المعيش عيشة الفقراء فلا يقال عنه: أحد من الملوك، وسليمان النبي عاش كأفضل عيشة الملوك مهما لم تملكه زهوة الملوك!

ف ﴿ مُلَكًا لا يَلْبَغِي لِأَحَدِ ﴾ يعم الملوك من غير النبيين حيث لا ينبغي لهم ملك النبوة مهما كانوا عدولاً، والنبيين غير الملوك إذ لم يعطوا مُلكاً إلى نبوة، والإمام المهدي الذي أوتي أقوى قوة روحية وزمنية ليس في عداد الملوك ولا النبيين، فلا ينبغي أن يقال له: مَلِك، لأنه فوق الملوك، وأن عيشته عيشة أفقر الفقراء.

### ﴿ فَسَخَرَنَا لَهُ ٱلرِّبِعَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ. رُغَآةً حَيْثُ أَصَابَ ۞﴾:

طرف من ملكه الذي لا ينبغي لأحد أن سُخِّرت له الريح تجري بأمره رخاءً حيث أصاب، فهو إذا راكب الريح يسوقها كما يسوق ركاب الطائرات (١).

إنها ريح ﴿عَاصِفَةَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَنَرَكْنَا فِيهَاۚ﴾(٢) وهـي ﴿غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾(٣).

أترى لا تُنافي ﴿ رُمَّاتَهُ هنا «عاصفةً " هناك؟ كلَّا! فإن رخاءً حال جريانها

 <sup>(</sup>١) راجع سورة سبأ من الفرقان تجد تفسيراً مفصلاً لآية الريح.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنبياء، الآية: ۸۱.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ١٢.

بأمره ألَّا تستصعب مطاوعة أمره، ثم وقد يتجمع العصف والرخاء، أنها تجري سريعة تعصف، ولكنها عصفة الرخاء كأن لا حراك لها، رغم أن الاضطراب وشديد الحراك من خلفيات السرعة.

فالريح العاصفة الرخاء كانت له مركبة فضائية لا تشعره بحراك رغم سرعتها الهائلة! ﴿ يَمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللهِ ﴿ حَبُّ أَمَابَ ﴾ سليمان من هدف يرميه، وأي مكان يعنيه، اللّهم إلّا أن يشارك عاصفة لمولاه سيد الشهداء الإمام الحسين عَلَيْ فيدور بساطه كما دار (١).

وهذه الريح هي من أسباب السماوات والأرض، التي لا تسخّر بالعلم، إلّا بما يسخر الله لمن يشاء ويرضى، وسوف تسخر هي مع سائر الأسباب - إلّا التي تخص ربنا - تسخّر لصاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه وسهل مخرجه.

## ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّآءِ وَغَوَّاصٍ ۞ وَءَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ۞﴾:

(و) سخرنا له «الشياطين» يعملون له ما يشاء ﴿ كُلَّ بَنَآ إِنَّ مَنهم في البر و «كل» (غواص» في البحر سيطرة شاملة على البر والبحر!: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّدٍ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ (٢) وقرنهم في الأصفاد هو من ذوق عذاب السعير.

﴿ هَاذَا عَطَآؤُنَا فَامْثُنَّ أَوْ أَسْبِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞﴾:

﴿ هَٰذَا عَطَآقُنَّا ﴾ مُلكاً لك يا سليمان ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾: الأحد له عطاء،

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ٤: ٥٠ وروي أن سليمان على كان يجلس على بساطه ويسير في الهواء فمر ذات يوم وهو سائر في أرض كربلاء فأدارت الربح بساطه ثلاث دورات حتى خافوا السقوط مكنت الربح ونزل البساط إلى أرض كربلاء فقال سليمان للربح: لم سكنت؟ فقالت: إن هنا يقتل الحسين على فقال: ومن يكون الحسين؟ فقالت: هو سبط محمد المختار وعلى: الكرار فقال: ومن قاتله؟ فقالت: يقتله لعين أهل السماوات والأرض يزيد لعنه الله فرفع سليمان يديه ولعنه ودعى عليه وأمن على دعائه الإنس والجن فهبت وسارت.

<sup>(</sup>۲) سورة سبأ، الآية: ۱۲.

ولا حساب عليه أجراً ﴿ فَانْنُنْ﴾ صرفاً وعطاءً لمن تشاء وكما تشاء ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ – ﴿ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ .

أتراه عطاءً فوضى في منِّ أو إمساك بغير حساب؟ كلَّا حيث المُعطى له حساب دون فوضى:

### ﴿ وَإِنَّ لَمْ عِندَانَا لَزُلْفَىٰ وَحُسَنَ مَنَابٍ ۞﴾:

فزلفاه عند ربه تمنعه عن فوضى العطاء والإمساك، وحسن مآبه يدفعه ليكون العطاء والإمساك آثبين إلى الله، فما سليمان - إذاً - إلا أداةً لمرضاة الله في ذلك العطاء بغير حساب.

﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا ۚ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ آنِي مَسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُمَّبٍ وَعَذَابٍ ۗ ۗ الرَّكُضُ بِخِلِكُ هَذَا مُغْنَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ۗ ﴿ ﴾ :

أترى أن الله يسلط الشيطان على عبده ورسوله أيوب أن يمسه بنصب وعذاب، و﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ اتَبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ﴾ (١) وهو ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ اتَبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ﴾ (١) وهو ﴿ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَأَرَّبُ﴾؟.

هنالك سلطة ممنوعة للشيطان على المخلّصين هي على عقولهم وأرواحهم وأعمالهم، لكيلا تبطل حجج الله على عباده، وهنا سلطة ممنوحة على أبدانهم وأموالهم هي من الابتلاءات الربانية الشاملة لعباد الله الأمثل منهم فالأمثل.

والسلطة الشيطانية على أيوب في ردح من زمن المحنة لم تكن إلّا على الناحية المادية، وقد بلورت فيها السماحة الروحية ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِتَمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِتَمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِتَمَ ٱلْعَبَدُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

فيا لهذا العذاب الجسداني من عذوبة روحية حين يصبر العبد عليه

سورة الحجر، الآية: ٤٢.

دونما شكوى ولا نكوى، وكما نراه في سائر الصالحين طول الزمن الرسالي من مختلف النُّصب التي تُنصب لهم، والعذاب الذي يقصدهم في سبيل الدعوة، أم في طريق التكملة الرسالية لتكمل الدعوة، وهذه الثانية تمثلت لأيوب ﴿ نِئُمْتُ وَعَدَابٍ ﴾.

﴿ وَأَنُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلطُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ اللَّهُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ اللَّهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ فَاسْتَجَبَّنَا لَهُ فَكُشَفْنَا مَا بِهِ، مِن صُرِّرٍ وَهَاتَيْنَكُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَنبِينَ اللَّهُ (١).

نصان في سائر القرآن يتحدثان عن بلوى أيوب وصبره عليها، باختصار في الأنبياء، وفصلاً هنا.

ذلك النبي العظيم الذي طمع الشيطان في تضليله بنصبه وعذابه، أن يصدّه عن عبادة ربه أم ينقصه، ولم يصده ربه امتحاناً لعبده، فعمل في ذلك واعتمل ولم يرجع عنه على طول المدة وطائل النصب والعذاب إلّا خاسئاً وهو حسير!

أجل، وليكن أيوب قبساً وهّاجاً في الإيمان، ومثلاً عالياً وحيداً في الصبر واليقين، حيث ينكص الشيطان على أعقابه ويجمع شياطينه المردة، ويوحي لهم أن الله ليس ليصدهم عن أية أذى يريدونها بأيوب، فقالوا: نجرِّده عن أهله وماله وصحة حاله ليعود مجرداً عن إيمانه حيث تشغله بليتُه بالله هنا يريد الله بذلك السماح إمتحان عبده، ويريد الشيطان امتهانه ﴿وَاللهُ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَنكِنَ آَكُورُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

ولقد سُلّط الشيطان على قصوره فجعلها قبوراً، وعلَّ على ولده أيضاً فبلَّلهم ميتاً، وعلى مواشيه وأمواله، وعلى بدنه، فقلبه في حظوظه المادية ظهر بطن لا يبقي له شيئاً ولا يذر إلَّا أطاح به ودمَّر.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآيتان: ٨٣، ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٢١.

يريد الشيطان ليضطر عبد الله أيوب إلى اختراق ثوب الاصطبار إذا تهدمت عليه أركان حياته، في ماله وأولاده ودُوره وحاله، ويريد الله ليجعل من أيوب عبداً صبوراً أوَّاباً شكوراً، تصبح قصته ذكرى للعابدين وعبرة للمصابين، وعزاءً للمكروبين، وسلوى للمرضى والزمنى والمجروحين.

مرت الأيام، وتحدرت الأعوام وأيوب لا يزال على شكاته حتى هزل جسمه وذهب لحمه، وأصبح منقوف الوجه شاحب اللون، لا يقر على فراشه من الآلام.

فرّ عنه الصديق، وجانبه الرفيق، ورغبت عنه شيعته ومَن حوله إلّا زوجه الرؤوف العطوف الحنون حيث تحننت عليه ما وسع قلبها الحنان، وعنيت به ما استطاعت إليه سبيلاً، ورَفّت عليه بجناحيها، وبسطت له أكناف قلبها، وما شكت إلّا هموماً تُساورها من آلامه، ومخاوف تتحذرها على حياته، ولكنها ظلت أيام مرضه حامدة راضية، مؤمنة محتسبة.

لهذا أعيى أمر أيوب عبدُ الله إبليس عدو الله، ولم يجد إليه سبيلاً إلَّا من قبل زوجه، فانطلق إليها وهي في بعض شأنها مع أيوب، فتمثل لها رجلاً وقال: أين زوجك؟ قالت: هوذا عميداً وقيذاً، يتضور من الحمى، ويتقلب مما ألح عليه من الداء، فلا هو حي ولا هو ميت.

هنا طمع اللعين في إغوائها فأخذ يذكرها بما كان لزوجها في صدر شبابه وغضاضة إهابه من صحة وعافية ونعمة صافية، فأعادت لها الذكرى الأشجان، وأثارت لديها كوامن الأحزان، ثم أخذ يدركها الضجر وينساب إلى قلبها اليأس فذهبت إلى أيوب قائلة:

حتى متى تعذَّب، أين المال؟ أين الجمال، أين الحال والعيال، أين شبابك الذاهب، أين عزك القديم؟! فأجابها قائلاً: أراك قد سوَّل لك الشيطان أمراً، أتراك تبكين على عزِّ فائت، وولد مائت؟

فقالت: هلا دعوت الله أن يكشف عنك حزنك ويزيح بلواك؟

قال: كم مكثت في الرخاء؟ قالت: ثمانين، قال: وكم في البلاء؟ قالت سبعاً.

قال: أستحي من ربي أن أطلب إليه كشف بلائي، ولمَّا قضيت فيه مدة رخائي، ولكن يخيل لي أنه قد بدأ يضعف إيمانك، ويضيق بقضاء الله قلبك، ولئن برئت وأتتني القوة لأضربنك مائة سوط، وحرام عليَّ أن آكل من يديك بعد اليوم طعاماً أو أشرب شراباً، أو أكلفك أمراً، فاغربي عني حتى يقضي الله أمراً كان مفعولاً!

أصبح أيوب - الآن - وحيداً فريداً وقد اشتدت آلامه، وتضاعفت أسقامه، ففزع إلى ربه داعياً متحنناً، لا شاكياً متبرماً فـ ﴿ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِّ مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصِّ وَعَذَابٍ ﴾ ﴿ أَنِّ مَسَّنِي الطُّرُ وَأَنتَ أَرْحَكُمُ الرَّجِينَ ﴾ (١) وذلك في الشّيطانُ بِنُصِّ وَعَذَابٍ ﴾ ﴿ أَنِّ مَسَّنِي الطُّرُ وَأَنتَ أَرْحَكُمُ الرَّجِينِ ﴾ (١) وذلك في آخر الامتحان، وكما تدل الآية التالية ﴿ ارَّكُسُ بِرِجِلِكُ . . . ﴾ استجابة دون فصل!

يشكو ربه الرحيم من الشيطان الرجيم دون أن يصارحه في كشف ضره، وإنما عرضاً لحاله ﴿ إِنَّ مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ... ﴾ وقرناً لرحمته تعالى إلى حاله ﴿ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ الرَّجِيبَ ﴾ فإن رأيت فارحم عبدك، وإلّا فأنا من الصابرين، فاستجاب له ربه فور عرضه ﴿ ارَّكُشَ بِرِعْلِكُ ... ﴾ .

أجل! ولحد الآن يصمد أيوب لوسوسة الشيطان، فيرتقي إلى ذروة الإيـمان ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا يَعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾. ﴿الرَّكُسُ بِرِجَلِكُ ﴾ - ولـيـس الركض حسب العادة إلّا برجل - فذلك لمحة إلى مدى مرضه لحد لم يك يمشي برجل، ولكنه الآن ﴿ارَّكُسُ بِرِجْلِكُ ﴾ عدواً قفزة أولى إلى الصحة، ثم

سورة الأنبياء، الآية: ٨٣.

وثانية إلى العافية: ﴿ هَلَاَ مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴾ فلم يكن يسطع قبل لاغتسال ولا شرب شراب.

فما شرب واغتسل حتى اندملت قروحه ظهر بطن، وبرئت جروحه، وكأن بارد الماء كان مرحماً ملحماً، رغم أنه يضر بالجروح في عادية الأحوال!.

ولقد كانت زوجته رق قلبها وحدبت عليه ولم تطاوعها نفسها الكريمة الحنونة أن تتركه وشأنه، وقد لزمته منذ أوَّل بلائه على طول المدة وطائل المحنة، فرجعت إليه كعادتها تعاود إصلاح شأنه فترى عجباً حين ترى شاباً مكتمل الشباب، غض الإهاب، مكتنز اللحم، وافر المُنة والقوة، فحمدت الله على ما ردت إليه من عافية.

فهل إن أيوب يتركها ويستبدل بها غيرها، بعد أن يضربها مائة سوط كما عهد من ذي قبل؟ ما هكذا الظن به ولا المعروف من فضله، أن يتناسى حنانها الدائب، وحضورها الواصب.

وحين لا يتركها فماذا يفعل بعهده عليها وهو بلاء على بلاء وعناءً على عناء، إذاً يأتي الوحي الحبيب من الحبيب:

﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثًا فَأَضْرِب قِدِ، وَلَا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَذْنَهُ صَابِرًا ۚ يَعْمَ ٱلْعَبَدُ ۚ إِنَّهُۥ أَوَابُ ۗ ۗ ۗ ﴿

خذ حزمة من القش والريحان تشتمل على مائة باقة واضرب بمجموعها زوجك مرة واحدة، حفيفاً رقيقاً رفيقاً، رخصة لك في يمينك، ورحمة بهذه المخلصة الصالحة التي احتملتك في مرضك، وشاركتك في آلامك!.

ولئن سئلنا كيف يبتلى أيوب بمثل هذه البلية التي تنفّر عنه الطباع، أبذنب؟ والأنبياء لا يذنبون، أم بغير ذنب فأسوأ وأنكى، ومن لزامات الرسالات بقاء الرسل في حالة جذابة غير منفرة، والروايات تقول أصبح بدنه كله منتناً مدوَّداً.

فلنضرب بروايات متخلفات ومختلقات – تمس من ساحة نبي الله أيوب وتنتقص من سماحته – نضربها عرض الحائط، كما هو مصير آيات مختلقات متناقضات في العهد القديم<sup>(۱)</sup>، فقد طغت إسرائيليات في رواياتنا هنا وهناك

(۱) ففي حين يصفه حزقيال ١٤: ١٤ و ٢٠ بكمال العبودية والايمان وأنه تحمل ألوان الرزايا صابراً محتسباً – و: ليس كمثله أحد في كمال الاستقامة والتقوى (أيوب ١: ٨ و٢: ٣ و٣٨: ١ و٤٠: ١ و٢: ٤٢: ٧).

نجده يصفه بما يناقضه: (قد كرهت نفسي حياتي، أسيّب شكواي، أتكلم في مرارة نفسي قائلاً لله: لا تستذلني، فهمّني لماذا تخاصمني؟ أحَسَنٌ عندك أن تظلم، أن ترذل عمل يديك وتشرف على مشورة الأشرار، ألك عينا بشر أم كنظر الإنسان تنظر...

حتى تبحث عن إثمي وتفتش على خطيئتي، في علمك أني لست مذنباً ولا منقذ من يدك... إن ارتفع تصطادني كأسد ثم تعود وتتجبر علي، تجدد شهودك تجاهي وتزيد غضبك علي، نوب وجيش ضدي فلماذا أخرجتني من الرحم... (أيوب ١٠: ١ - ٨).

أشكو بمرارة نفسي... قد ذبت لا إلى الأبد أحيا... ما هو الإنسان حتى تعتبره وتضع عليه قلبك وتتعهده كل صباح وكل لحظة تمتحنه، حتى متى لا تلتفت عني ولا ترخيني ريثما أبلع ريقي... لماذا جعلتني عاثوراً لنفسك حتى أكون على نفسي حملاً... (أيوب ٧: ١١ - ٢١).

فاعلموا أن الله قد عوجني ولف عليّ أحبولته، ها إني أصرخ ظلماً فلا أستجاب، ادعوا وليس حكم، وقد حوط طريقي فلا أعبر، وعلى سبيلي جعل ظلاماً، أزال عني كرامتي ونزع تاج رأسي، هدَّمني من كل جهة فذهبت، وقلع مثل شجرة رجائي، وأضرم على غضبه وحبسني كأعداء معاً جاءت عزاته وأعدوا على طريقهم وحلوا حول خيمتي، قد أبعد عني إخوتي، ومعارفي زاغوا عني، أقاربي قد خذلوني، والذين عرفوني نسوني، نزلاء بيتي وأمنائي يحسبونني أجنبياً، صرت في أعينهم غريباً... نكهتي مكروهة عند امرأتي، وقممت عند أبناء أحشائي، الأولاد أيضاً رذلوني، إذا قمت يتكلمون عليَّ كرهني كل رجالي والذين أحبهم انقلبوا عليَّ عظمي قد لصق بجسمي ولحمي ونجوت بجلد أسناني، ترأفوا ترأفوا أنتم عليَّ يا أصحابي، لأن يد الله قد مستني، لماذا تطاردوني كما الله، ولا تشبعون من لحمي، ليت كلماتي الآن تكتب، يا ليتها رسمت في سفر ونقرت إلى الأبد في الصخر بقلم حديد وبرصاص...» (18 - ۲۶).

"... من يعطيني أجده فآتي إلى كرسيه، أحسن الدعوى أمامه، وأملأ فمي حججاً فأعرف الأقوال التي يجيبني وأفهم ما يقوله لي... ها أنا ذا أذهب شرقاً فليس هو هناك وغرباً فلا أشعر به، شما لا حيث عمله فلا أنظره، يتعطف الجنوب فلا أراه "... "... "... الذي نرع حقى والقدير الذي أمر نفسي "... "... "...

فشوهت الحقيقة الناصعة التي أتى بها القرآن العظيم، ولا نؤمن إلا بما جاء نصه في الذكر الحكيم.

والقول الفصل في الجواب في أصوب الصواب تجده عند باقر العلوم عليه : إن أيوب عليه ابتلي من غير ذنب، وإن الأنبياء لا يذنبون، لأنهم معصومون مطهرون، لا يذنبون ولا يزيغون ولا يرتكبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، وإن أيوب عليه مع جميع ما ابتلي به لم ينتن له رائحة ولا قبحت له صورة، ولا خرجت منه مدة من دم ولا قيح ولا استقذره أحداً رآه، ولا استوحش منه أحد شاهده، ولا تدوّد شيء من جسده، وهكذا يصنع الله عنه بجميع من يبتليه من أنبيائه وأوليائه المكرمين عليه، وإنما اجتنبه الناس لفقره وضعفه في ظاهر أمره لجهلهم بما له عند ربه تعالى من التأييد والفرج، وقد قال النبي عليه أعظم الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل.

ابتلاه الله بالبلاء العظيم الذي تهون معه على جميع الناس، لئلا يدعوا معه الربوبية إذا شاهدوا ما أراد الله أن يوصله إليه من عظائم نعمه متى شاهدوه، وليستدلوا بذلك على أن الثواب من الله تعالى ذكره على ضربين استحقاق واختصاص، ولئلا يحتقروا ضعيفاً لضعفه، ولا فقيراً لفقره، ولا مريضاً لمرضه، وليعلموا أنه يُسقم من يشاء، ويشفي من يشاء متى شاء بأي سبب، ويجعل ذلك عبرة لمن شاء، وشقاوة لمن شاء، وسعادة لمن يشاء، وهو ﷺ في جميع ذلك عدل في قضائه، وحكيم في أفعاله، «لا يفعل بعباده إلّا الأصلح لهم ولا قوة لهم إلّا به» (١).

<sup>=</sup> هذا! ولكن ربه يناقضه في هذه التهم «فقال الرب للشيطان هل جعلت قلبك على عبدي أيوب لأنه ليس مثله في الأرض رجل كامل ومستقيم يتقي الله ويحيد عن الشر» (١: ٨) «إلى الآن هو متمسك بكماله وقد هيجتني عليه لأبتلعه بلا سبب (٢: ٣) فانظر إلى هذه الشطحات المتناقضات في التوراة والروايات المتأثرة بها ثم انظر إلى القرآن الحكيم فاقض ما أنت قاض.

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ٤: ٥٣ - ابن بابويه القمي بسند عن جعفر بن محمد عن أبيه عَلَيْهُا .

ثم في ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ للميحة أنه ناداه استرحاماً تربوياً كما يراه الرب صالحاً دونما اقتراح عليه أمراً، إلَّا ﴿أَنِي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُمْسٍ وَعَذَابٍ ﴿ هَنَا ﴿ وَأَنْتَ أَرْكُمُ ٱلزَّحِينَ ﴾ في الأنبياء.

و «نُصُب» هي مختلف التعب ﴿ وَعَذَابٍ ﴾ فوق التعب وقد عبر عنهما في الأنبياء بـ ﴿ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلطُّهُ ﴾ .

وقد يعم ضرَّه الدعاية على رسالته تذرعاً إليها بمرضه وذهاب ماله وولده، وذلك صورة عامة عن السيرة الرسالية لسائر المرسلين: ﴿وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَجِي إِلَا إِذَا تَمَنَّى آلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِى أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُنْقِى ٱلشَّيْطَانُ فِى أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُنْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُعْكِمُ ٱللَّهُ ءَايَنتِهِ ﴾ (١).

وقد يعني النصب سائر أتعابه الظاهرية، ﴿وَعَدَابٍ﴾ هو العذاب الروحي حيث كان الشيطان ينفر خلصاءه القلائل وحتى زوجه الحنون، فيؤذيه ضلالهم أشد مما يؤذيه ضره!

إن الله تعالى عافاه بمغتسل بارد وشراب فور دعائه، لا فحسب، بل:

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى اَلْأَلْبَبِ ۞ وَخُذْ بِيدِكَ ضِفْنَا فَاضْرِب بِهِۦ وَلَا تَحْنَثُ إِنَا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعَمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞﴾:

﴿ أَهْلَاُ ﴾ تشمله زوجه، وبأحرى من سائر أهله، وقد كانت معه طيلة مصابه، فكيف ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُ وَ أَهْلَامُ ﴾ ثم ماذا تعني ﴿ وَمَثْلَهُم مَّمَهُم ﴾ ؟

هذه الوهبة الربانية تشير إلى انفصالة بينه وبين أهله ضمن مصابه الواصل إلى قمته، فرجعها الله إليه قبل دعائه - كما رجع سائر أهله، ثم أتم وهبتها إليه بعد استجابته، حيث لم يرفضها، وعالج موقفه من يمينه أن يضربها ولا يحنث.

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٥٢.

ثم المينون من أهله خلال المحنة أحياهم الله وهم تتمة من أهله، وعلَّ مثلهم معهم عديد كأمثالهم ماتوا من ذي قبل فأحياهم معهم (١) ﴿رَحَمَةُ مِنَا﴾ زائدة على زحمة حصلت ﴿وَيَكَرَىٰ لِأُولِى ٱلأَلْبَبِ﴾ أن الله لا ينسى الصابرين يوم الدنيا كما لا ينساهم يوم الدين.

وقد تعني ﴿وَمِثْلَهُم مَّعَهُمَ﴾ أنه أولد له مثلهم من ولده، وزوجة مثل زوجته، اللهم إلَّا هيه لو أنها ترفض الثانية فإنها على كونها رحمة له ولكنها – حسب العادة – لها زحمة ومشقة! ولكن ﴿مَعَهُمْ﴾ تلميحة لمعية الأهلية فليكونوا آهلين لعشرتهم، ساهلين في عشيرتهم.

ولأن النص لا يشير إلى إحياء ميت من أهله، ولا أنهم أو بعضهم ماتوا في هذه الفتنة، وأن «وهبنا» بعيدة عن إحياء، فقد تعني الهبة إرجاع أهله إليه كما كانوا قبل الابتلاء، ثم أولد له مثلهم معهم.

ثم وفي أخذ الضغث - أن يضرب به ولا يحنث - دليل أنه كان ما حلف به مسموحاً له غير ممنوع، تأديباً لزوجه في محنته، إلا أنها لما رجعت عما صدر منها خفف الله عنها، وليس ذلك حيلة شرعية فإن الله ليس ليحتال لنفسه وهو طرف الحلف، وإنما احتراماً للحلف والحالف والمحلوف له كضابطة ثابتة في كافة الالتزامات، أن يحافظ عليها، مهما يخفف عن وطأتها حينما يخف سببها.

وفي ذلك لمحة إلى مدى التخفيف عن مجازاة المجرمين، حين يخف الإجرام، أم في العقوبة زيادة على الاستحقاق كما في الزانيين اللذين لا يتحملان الحد المقرر لهرم أو ومرض<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ٤: ٥٢ محمد بن يعقوب بإسناده عن يحيى بن عمران عن هارون بن خارجة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في الآية قلت: أحيا له ولده كيف أعطى مثلهم معهم؟ قال: أحيا له من ولده الذين ماتوا قبل ذلك بآجالهم مثل الذين هلكوا يومئذ.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٣١٧ - أخرج أحمد وعبد بن حميد وابن جرير والطبراني وابن عساكر عن=

﴿ وَاذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ۞ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى ٱلدَّادِ ۞ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ۞ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَادِ ۞ وَإِنَّهُمْ مِنَ ٱلْأَخْيَادِ ۞ ﴿ وَالْمَسْعَ وَذَا ٱلْكِفْلُ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْيَادِ ۞ ﴾

اذكر إبراهيم في مختلف بلواه وصبره الحكيم، وإسحاق في محنته، ويعقوب في يوسفه ﴿أَوْلِى ٱلْأَيْدِى﴾: الطاقات الروحية في مختلف شؤون الاصطبار والعبودية، و«أولي الأبصار» وبصائر القلوب، حيث كانوا يبصرون نفاذاً إلى الأعماق، وقد تعني ﴿ٱلْأَيْدِى﴾ الأعمال الصالحة ﴿وَٱلْأَبْصَدِ ﴾ النظر الصائب الثاقب والفكر السديد.

﴿إِنَّا آخَلَصْنَاهُم﴾ فهم - إذا - من المخلّصين الذين ليس للشيطان إليهم سبيل، كما درسناه هنا في أيوب، أترى ﴿أَخَلَصْنَاهُمُ وون مقابل وظرف صالح؟ كلَّا، وإنما ﴿يَخَالِمَةِ ﴾ حيث هم أخلصوا أنفسهم فليس ﴿أَخَلَصْنَاهُم ﴾ إلَّا ﴿يَخَالِمَةٍ ﴾ وإنما خالصتهم هي ذكرى الدار، ذكرى خالصة دون شائبة: ذكرى الله في الدار الدنيا، وذكراها أنها دار مجاز وممر، وذكرى الدار

سعد بن عبادة قال: كان في أبياتنا إنسان ضعيف مجدع فلم يرع أهل الدار إلا وهو على أمة من أهل الدار يعبث بها وكان مسلماً فرفع سعد شأنه إلى رسول الله في فقال: اضربوه حده فقالوا: يا رسول الله في إنه أضعف من ذلك إن ضربناه مائة قتلناه! قال: فخذوا له عثكالاً فيه مائة شمراخ فاضربوه واحدة ففعلوا!

أقول: إن صع النقل فلا بد من اثبات شرعي للزنا حتى يحكم الرسول على بما حكم وهنا روايات أخرى بألفاظ أخرى يجمعها التخفيف عن الضعيف.

الأخرى، إنها هي الحقيقة والمقر، وقد تكون خالصة صفة للأيدي والأبصار، أعمالاً خالصة، وأبصاراً خالصة، تجتمعان في ﴿ وَكُرَى اللَّارِ ﴾.

فهذه الذكرى ذات العلاقتين بالنشأتين، هي التي جعلتهم يخلصون أنفسهم لله، ولكن بخالصة ليس ليخلصهم لحد العصمة المطلقة، فإنها إخلاص من الله يخالطه هي ذكرى الدار، فليدركهم إخلاص من الله.

فالعصمة الربانية هي في ظرف العصمة البشرية دونما فوضى جزاف، ولا ترجيحاً دون مرجح!

ثم ﴿ فِكَرَى الدَّارِ ﴾ هنا تذكُّر لهم ثم تذكير لغيرهم دون اختصاص بهم، وإلّا لم يصلحوا لإخلاص العصمة الخاصة بالدعوة المعصومة.

﴿وَاَذَكُرْ إِسْمَعِيلَ﴾ بن إبراهيم صادق الوعد ﴿وَالْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلُّ مِّنَ الْخَيَارِ﴾ وقد نجد لهم نبأ في الأخبار (١).

هؤلاء الرسل هم أقطاب الاصطبار في الله على مختلف درجاتهم، فلتكن ذكراهم تسلية لخاطر النبي الأقدس وتقوية له في سفره الشاق الطويل الطويل، فهم رفاقه القدامي الذين عبَّدوا له سبيل السلام والإسلام عَلَيْنِينَا .

<sup>(</sup>۱) في البحار عن الاحتجاج والتوحيد والعيون في خبر طويل رواه الحسن بن محمد النوفلي عن الرضا عليه فيما احتج به على جاثليق النصارى أن قال: إن اليسع قد صنع مثل ما صنع عيسى عليه مشى على الماء وأحيى الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص فلم يتخذه أمته رباً – الخبر.

وعن قصص الأنبياء الصدوق عن الدقاق عن الأسدي عن سهل عن عبد العظيم الحسني قال: كتبت إلى أبي جعفر الثاني عليه أسأله عن ذي الكفل ما اسمه؟ وهل كان من المرسلين؟ فكتب عليه : بعث الله تَحَقَّلُ مائة ألف نبي وأربعة وعشرين ألف نبي مرسلون منهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً وإن ذا الكفل منهم وكان بعد سليمان بن داود وكان يقضي بين الناس كما يقضي داود ولم يغضب إلا لله تَحَقَّلُ وكان اسمه (عويديا) وهو الذي ذكره الله جلت عظمته في كتابه حيث قال: ﴿ وَاذَكُرُ إِستَمْ عِلَ وَالْإِسَمَ وَذَا ٱلْكِفَلِ وَكُلُّ مِنَ ٱللَّغَيَارِ ﴾ [ص: 18].

## ﴿جَنَّنتِ عَدَّنِ ثُمُفَنَّحَةً لَمْتُمُ الْأَبُوبُ ۞﴾:

فلأن الأصل هو الجنة فلتكن مفتحة لهم الأبواب إلّا من أغلقها على نفسه بما قدم، ولكن النار ليست مفتحة الأبواب حتى يساق أهلوها إليها، فلهم ما قبل سوقهم مجالات لكيلا تفتح لهم أبوابها، من صالحات يوم الدنيا، وعقوبات يوم البرزخ، وشفاعات قبل سوقهم إلى النار: ﴿وَسِيقَ

اَلَذِينَ كَفَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًّا حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوَبُهَا... (١) ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَنْ أَبُوهُا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهَا... (٢) حيث اللَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًّا حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهَا... (٢) حيث الواو في جيئة أهل النار دليل فتحها فور وصولهم لا قبلها (٣).

ومع ذلك الذكر المتواصل المديد لا تبقى للغافلين أية حجة يوم يقوم الأشهاد<sup>(٤)</sup>.

في هذه الجولة نرى تقابلاً في المجموع والأجزاء، في الأسماء والسمات وفي الميِّزات.

فهنا ﴿لِلْمُتَّقِينَ لَحُسِّنَ مَثَابٍ﴾ وهناك ﴿لِلطَّنِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ﴾ هنا ﴿جَنَّتِ عَدْنٍ مُفَنَّحَةً لَمُّمُ الْأَبْوَبُ﴾ (٥) وهناك ﴿جَهَنَّمَ يَصَلَوْنَهَا فَبِلَسَ الْمِهَادُ﴾ (٦) ويا له من مسرح هو مصرح لكل مآب وكأنه حاضر! ففي جنات عدن:

﴿ مُتَكِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِمُنْكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ ۞ ﴾:

لهم راحة المتكأ وراحة الفاكهة والشراب، وكذلك لهم متعة الفتيات والحوريات:

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) راجع سورة الزمر في الفرقان.

غ) تفسير البرهان ٤: ٦٢ محمد بن يعقوب بإسناده عن عبد الأعلى مولى آل سام قال سمعت أبا عبد الله عليه يقول: يؤتى بالمرأة الحسناء يوم القيامة التي افتتنت في حسنها فتقول: يا رب حسنت خلقي حتى لقيت ما لقيت فيجاء بمريم فيقال أنت أحسن أم هذه قد حسناها فلم تفتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه فيقول: قد حسنت خلقي حتى لقيت من النساء ما لقيت فيجاء بيوسف فيقال: أنت أحسن أم هذا؟ قد حسناه فلم تفتن في حسنه، ويجاء بصاحب البلاء الذي قد أصابته الفتنة في بلائه فيقول: يا رب قد شددت على البلاء حتى افتتنت فيؤتى بأيوب فيقال: بليتك أشد أو بليته هذا فقد ابتلي ولم يفتتن!

<sup>(</sup>٥) سورة ص، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) سورة ص، الآية: ٥٦.

#### ﴿ ﴿ وَعِندُمُرْ قَامِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ﴾:

﴿ قَاصِرَتُ الطَّرْفِ ﴾ على أزواجهن، لا تتعداهم إلى سواهم لا في طرف العيون ولا طرف القلوب، فهن لهم خالصات خالدات غير مشوبات، وهن ﴿ أَنْرَابُ ﴾: لِدات مُنشآت مع بعض، متماثلات الجمال، متوافيات السن مع لِدانهن ومع أزواجهن، و ﴿ أَنْرَابُ ﴾ كلاترائب هي ضلوع الصدر المتقارنات.

﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِيُؤْمِ ٱلْجِسَابِ ۞ إِنَّ هَٰذَا لَرِزْقُنَا مَا لَمُ مِن نَفَادٍ ۞﴾:

كما لا نفاد زمناً ليوم الحساب فلا حساب في مداه، كذلك لا نفاد ﴿لَرِزْقُنَا﴾ ﴿وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ (١)

هذه ضَفَّة الجنة ومن ثم ضفة النار وأين ضفة من ضفة؟:

﴿ هَلِنَا ۚ وَإِنَ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَعَابِ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِلْسَ ٱلْجِهَادُ ۞﴾:

إن ﴿ لَثَرَّ مَنَابِ ﴾ وهو أسوءُه، و ﴿ يَمَلَوْنَهَ ﴾ وهو إيقاد النار، إنهما يشهدان أن «الطاغين» هنا هم رؤوس الطغيان، دون الأذناب الأتباع إلّا من هم كأمثالهم، فآيات الصلي كلها تختصهم دون مَن دونهم: ﴿ لَا يَمُلَلُهُمّا إِلَّا اللَّمْقَى فِي الَّذِي كَذَبَ وَتَوَلَّى فِي اللهُ (٢).

## ﴿ هَاذَا فَلْيَاذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقٌ ﴿ فَإِنَّ وَمَاخَرُ مِن شَكَّلِهِ؞ أَزْوَاجُ ﴿ اللَّهُ ﴾:

﴿ هَاذَا﴾ حميم: شراب ساخن يحمُّ ﴿ وَغَسَّاقُ ﴾: قيح شديد النتن يغسق ويُظلم على آكله، كما غاسق الليل ﴿ وَءَاخَرُ ﴾ غير هذا ﴿ مِن شَكِّلِهِ ﴾ في الحمة الحرارة، والنتن ﴿ أَزْوَجُ ﴾ فكل شراب النار حميم، وكل طعامه غساق، على ألوانها.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الليل، الآيتان: ١٥، ١٦.

# ﴿ هَلِذَا فَقِيٌّ مُقْنَحِمٌ مَّعَكُمُّ لَا مَرْحَبًّا بِهِمُّ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ١٠٠٠

ذلك هو الأصل في صلى النار، ثم و ﴿ هَلَذَا فَيْحٌ مُقَلَحِمٌ مُعَكُمٌ ﴾ في صلى النار، كما اقتحموا معكم في الطغيان، دخلوه على بصيرة من باطله، رغم وضوح الحجة وضح الشمس في رابعة النهار، فدخولهم - إذا - مع الطغاة اقتحام بمشقة وتعب، لأنه خلاف واضح الحجة وخلاف العقل والفطرة، وذلك طغيان على الحق وتعامي للحجج، فهم إذا طاغون أتباع، كما هؤلاء طاغون أصلاء، مهما اختلف طاغ عن طاغ، ﴿ لا مَرْجَبًا بِهِم النّهُم صَالُوا النّارِ ﴾ فالأصلاء يدخلون النار قبلهم ليصلوها قبلهم صِلاء أصيلاً، ثم هم حشاشات على صلائهم!

﴿ فَرْجٌ مُقْنَحِمٌ مَعَكُمُ ۗ وأنتم قائلون لهم: لا مرحباً - فإذا هم بمعاكسة القول:

﴿ قَالُواْ بَلَ أَنتُكُمْ لَا مُرْحَبًّا بِكُمَّ أَنتُكُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَّا ۚ فَبِقْسَ ٱلْفَكَارُ ١٠٠٠

أنتم الأصلاء في الطغيان أحق بـ ﴿لَا مَرْحَبًا بِكُرْ﴾ لأنكم ﴿أَنتُرْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا ﴾ حيث أضللتمونا ﴿فِبَلْسَ ٱلْقَرَارُ﴾!

﴿ قَالُواْ رَبُّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَنِذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّـارِ ۞﴾:

لأن من سنَّ سنة سيئة فعليه وزر من عمل بها إلى يوم القيامة ولا ينقص أولئك من أوزارهم شيءٌ.

فهذه طلبة عادلة أن للمضلل عذاباً فوق العذاب، ومنه دخولهم قبلهم في النار للصَّلْي الأوّل الأصيل للنار.

﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَا نَعُلُتُمُ مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴿ اللَّهُ الْغَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴿ ﴾:

﴿ وَقَالُوا ﴾ كل من في النار من الأصلاء والفروع ﴿ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِيَالًا ﴾ كنا

نعرفهم يوم الدنيا و ﴿ كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴾، إذ كنا نعد أنفسنا من الأخيار، فمن يخالفنا – طبعاً – كان من الأشرار.

ولماذا - فقط - رجالاً - والنساء المؤمنات أمثالهم؟ لأنهن لا يبرزن حتى يعرفن.

فهؤلاء هم الأخسرون أعمالاً ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْجَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ (١) دون سائر الضالين الذين يرون أنفسهم في ضلال.

﴿ أَغَذْنَهُمْ سِخْرِيًا ﴾ يوم الدنيا خطأً منا؟ ﴿ أَمْ ﴾ هم معنا في النار ولكن ﴿ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ وبينما الرجال الذين يتساءلون عنهم هناك في الجنان، يرونهم إذ يتراؤون.

## ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمُقُّ مَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّادِ ﴿ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَكُ اللَّهِ ﴾:

النار عذاب من ناحية، وتخاصم أهل النار عذاب فوق العذاب، وليس في الجنة تخاصم إلّا وثام تام.



<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٠٤.

﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا مُنذِرٌّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللَّهُ ٱلْوَجِدُ ٱلْفَهَارُ ۞ رَبُّ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنْنَهُمَا ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفَارُ ۞ قُلُ هُوَ نَبُؤُا عَظِيمُ ۞ أَنتُمُ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا كَانَ لِى مِنْ عِلْمِ بِٱلْمَلَا ۚ ٱلْأَعْلَىٰۤ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴿ إِلَىٰٓ إِن بُوحَىٰٓ إِلَىٰٓ إِلَّا أَنَّمَا أَنَّا نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكَةِ إِنِّي خَلِقًا بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِن زُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاحِدِينَ ﴿ اللَّهُ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكُهُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِلَيْهِ ٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ قَالَ يَبْإِبْلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيٌّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْمَالِينَ ﴿ فَكُ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مُنِنَةً خَلَقَنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقَنَتُم مِن طِينٍ ﴿ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ لَهِ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنَتِي إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۚ إِلَى اللَّهِ الْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ١ أَن فَبِعِزَٰ لِكَ لَأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمَعِينٌ ١ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ فَالَّ فَالْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ﴿ لَهُ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَلَ مَا أَسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْتُكَلِّفِينَ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَنَعَلَمُنَّ نَبَأَوُ بَعْدَ حِينٍ ﴿ ﴿

﴿إِنَّمَا آنًا مُنذِدٌّ عَبْبت أصالة التوحيد ووساطة الرسالة، ثم ﴿قُلْ هُو نَبُوًّا عَظِيمٌ ﴾ هل يعني نبأ التوحيد لأقربيته في المكان والمكانة؟ واحتفافه بذكرى القرآن: هذا ذكر ﴿مَا كَانَ لِلَ مِنْ عِلْمٍ إِلْلَمَالَمُ ٱلْأَقَالَ ﴾ يقرّب نبأ القرآن كما و﴿إِنَّمَا

أَنَّا مُنذِرٌّ ﴾ يسمح أنه نبأ الرسالة، وسابق ذكر المعاد يُلحقه بنبإ عظيم!(١).

قد يعني «النَّبَإِ الْعَظِيمِ» ذلك المربع العظيم على الأبدال، على مختلف الدرجات في عُظمها، و﴿ أَنَّمُ عَنَّهُ مُعْرِضُونَ ﴾ صادق بالنسبة للكل بين مختلف المكذبين المعرضين.

ولأن النبأ هو خبر ذو فائدة عظيمة، فما أعظم عظيمه، ولكن حماقى الطغيان هم عنه معرضون!

ثم ﴿إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٍّ عَصر كيانه الرسالي في الإنذار كتكليف عام للرسول بالنسبة للعالمين أجمعين، وكونه بشيراً يختص بمن يتأثر بالإنذار.

إذاً ف ﴿مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ إِلْلَكُمِ ٱلْأَعْلَىٰ إِذَ يَغْضِمُونَ ﴾ تخلُّ له عن علم الغيب إلَّا ما يوحي إليه: ﴿إِن يُوحَىٰ إِلَىٰۤ إِلَاۤ أَنْمَاۤ أَنَا نَذِيرٌ مُّيِئُ ﴾.

﴿ بِالْمَلَامِ ٱلْأَعَلَىٰ ﴾ نجده هنا، وثانية في الصافات: ﴿ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ الْمَلَاِ وَيُقَذَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ﴾ (٢).

ولأن ﴿ ٱللَّغَلَىٰ ﴾ هنا أفعل مطلق، فملأه أعلى بصورة مطلقة مكانة أو ومكاناً، وهم أمناء الوحي تكويناً وتشريعاً من الكروبيين.

فقبل أن ينزلوا الوحي من قبل الله على الرسول ﴿مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ اللهُ عَلَى الرسول ﴿مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ اللهُ عَلَى الرسول الملأ أعلى حتى من الرسول الذي ﴿دَنَا فَلَدَكَ لِي فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴿ اللهِ الملأ أعلى حتى الرسول الذي ﴿دَنَا فَلَدَكَ لِي فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى مَكَانَة ، والرسول وهو ﴿ أَوْلُ ٱلْمَهْدِينَ ﴾ (٤) لا الأعلى من كل أعلى إلّا ربه الأعلى!

<sup>(</sup>١) والروايات القائلة إن أمير المؤمنين هو النبأ العظيم هي من باب الجري والتفسير بالمصداق المختلف فيه إلحاقاً بالمتفق عليه وهو الرسالة كما فصلناه في سورة النبأ.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآيتان: ٨، ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

ولأن الرسول ليس ملاً كشخص، فـ ﴿ الْمَلَإِ الْأَغْلَى ﴾ غير مفضلين عليه، إلَّا على سائر الملإ، وحتى إذا كان ملاً فهو مستثنى عن مطلق الأعلى.

وترى فيم كانوا يختصمون؟ قد يكون هو الاختصام في خلق الإنسان: ﴿إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ خَلِقٌ بَثَرًا مِن طِينٍ...﴾ ولكن أين هنا الاختصام إلّا بين إبليس وربه؟ وليس الرب من الملإ، ولا إبليس من ملإ عال فضلاً عن الأعلى.

أو أن اختصامهم مطوي عنه هنا، مذكور في البقرة: أتجعل فيها . . . ولكنه - أيضاً - ليس اختصاماً بينهم، بل سؤال استفهام عن الله كيف يجعل فيها من يفسد فيها؟ .

ثم - وعلى أية حال - كيف يختصم الملأ الأعلى وفيم يختصمون، وهم عباد مكرمون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون؟

هنا الاختصام – وبقرينه الافتعال – ليس ليعني الخصومة، وإنما هو الحوار حول الوحي النازل إليهم وما سوف يتنزل، وتقدُّم الوحي عليهم ثم إلى الرسول، لا يقدِّمهم في مكانة الوحي على الرسول، فما هم إلَّا وسائط الوحي الرسالي للرسول «ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه»!.

وقد يعني الاختصام - فيما يعنيه - ما علَّه حصل من ﴿ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينِ ﴾ كما تلمح له: إذ قال ربك... فحار المحتار منهم لذلك الاختيار وحصل الحوار: ﴿إذْ قَالَ رَبُّكَ...﴾.

ولقد فسرنا قصة آدم والملائكة وإبليس في مواضيع عدة، وهنا زيادات في تنبيهات:

١ - ﴿ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ تبين نفاقه حين كان مع الملائكة فأبرز كفره

حين الأمر بالسجود، ولو كان من الملائكة ما عصى فضلاً عما كفر ومنذ الأول، كلّا! إنه ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴾(١).

٢ - ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ ترى النظرف يتعلق بـ ﴿خَلَقْتُ ﴾؟ خلقته بيدي «واستكبرت» عليَّ؟ أم ﴿ بِيدَيِّ أَسْتَكُبْرَتَ ﴾ حيث خلقتك أيضاً بيدي، وأقدرتك بيدي؟

قد يعنيهما ﴿ بِيَدَيُّ ﴾ وما أحلاه جمعاً جامعاً للتنديدين بهذا اللعين.

وترى ما هما اليدان هنا وفي أمثاله: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾<sup>(٢)</sup> واليد مفرداً في سواه: ﴿قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ﴾<sup>(٣)</sup>؟

اليد هنا وهناك كناية عن القدرة والنعمة والسماحة، وعلَّهما هنا وفي أضرابهما كناية عن كرامة القدرة القمة، حيث الخلق تختلف حسب الدرجات في القابليات والفاعليات والعطيات: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنكَنَ فِي أَحْسَنِ الْخَلِقِينَ﴾ (٥) .

وعلَّ اليدين هنا يد الخلق لجسم آدم وروحه، حيث الشيطان تناسى اليد الثانية وأكبَّ إلى الأولى ففضَّل نفسه على آدم: ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنَةٌ خَلَقَنَى مِن نَارٍ وَخَلَقَنَهُ مِن طِينٍ ﴾ ولو أن إبليس نظر إلى نورية آدم ولم ينظر إلى نارية نفسه لم يكن منه ما كأن!

وإنه الحسد ينضج من ذلك الرد الكافر، والتغافل عن العنصر الكريم الزائد على الطين في آدم! «استكبرت» عليَّ أم على آدم، والأول كفر والثاني فسق، وقد جمع بينهما، فاستكبر على الله وعلى آدم ﴿أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ﴾ على الله؟ ولا إله إلا الله! أم على آدم، وليس العلو إلَّا بعلو الروح، وحتى

 <sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٥٠.
 (٢) سورة المائدة، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ٨٨.(٤) سورة التين، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

إذا كنت من العالين على آدم فليس لك أن تعلو على الله في أمر آدم، فإنه ﴿ لَا يُشْئُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُشْئُلُوكَ ﴾ (١).

ويلوح من جوابه كأنه من العالين على آدم: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقَنِى مِن اللهِ عَلَى أَنْ مَن طِينٍ . . . ﴾ ولكنه استكبار على الله، تحكيماً للقياس الباطل على حكم الله .

وترى هنا «العالين» على آدم وقد خلق في أحسن تقويم؟ أجل، عالين على آدم لا على كل الناس، فأهل بيت الرسالة المحمدية هم العالون على آدم ومَن فوقه من النبيين، ولكنهم لو كانوا يؤمرون أن يسجدوا لله شكراً لما خلق أباهم آدم لما كانوا يتركون!

هنالك صدَر الأمر برجم الشيطان الرجيم: ﴿قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ (٢) ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنْقَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾

وما هو مرجع ضمير المؤنث في ﴿مِنْهَا﴾؟ إنه الجنة التي كان فيها آدم: ﴿فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّنغِرِينَ﴾ (٣) دون الرحمة إذ لم يكن الشيطان في الرحمة ولم يسبق ذكر إلَّا للجنة!

هنا اللعين يستنظر ربه إلى يوم الدين، فيستجاب ﴿إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ (٤) ولو كان هو – فقط – يوم الدين لكان الجواب – كذلك – هو يوم الدين، وعلَّ الوقت المعلوم يعني يوم الدين نهاية، ويوم القائم مهلة واسعة، حيث يضيق عليه بين اليومين لأنه من أيام الله، فلا دولة فيه للشيطان مهما كانت له بعض السلطة!

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) فصلناه في سورة البقرة وغيرها فراجع.

وهنالك يتهدد اللعين الرجيم ذرية آدم، تحدداً لمنهجه وطريقه معهم:

﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ كُأُغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِينٌ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞ :

وليس استثناء المخلصين تطوعاً منه وتراحماً، ولكن عجزاً، فإن الله هو الذي أخلصهم: ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى اَلدَّارِ﴾(١) إذاً فالمخلصون في خطر عظيم وأعظم منهم غيرهم، والمخلصون لا خطر عليهم.

﴿ قَالَ فَالْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ۞ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِتَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ :

وترى «منهم» تعني من المجموعة، فالمخلّصون - فقط - هم لا يدخلون الجحيم؟ وهذا خلاف الضرورة والنص أن الجنة هي للمتقين، سواء السابقين وأصحاب اليمين، وكل من رجحت حسناته على سيئآته أمّن هو، أم تعني التابعين، العائشين بحساب الشيطان الرجيم، فـ «من تبعك» لا تعم من تبعه في صغائر، أم وفي كبائر مكفرة بتوبة أم شفاعة!

أَم ﴿لَأَمْلَأَنَّ﴾ لا يدل على حتمية العذاب فـ ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَأَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِتًا ۞ ثُمَّ نُنَجِّى الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّنَذَرُ الظَّللِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا ۞﴾(٢).

ولكن الداخلين هنا هم كافة المكلفين من أهل التقوى والطغوى، ثم ينجوا أهل التقوى، والنص هنا ﴿وَمِمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ﴾.

ثم وملاً الجحيم ممن تبعه منهم يعم الداخلين الخالدين، مؤبدين وغيرهم، كما يعم غير الخالدين، وهؤلاء الثلاثة هم تابعوه، الذين يعيشون على حسابه، دون المتقين على درجاتهم ﴿ثُمَّ نُنَجِّى الَّذِينَ اتَّقَواْ...﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الأيتان: ٧١، ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٧٢.

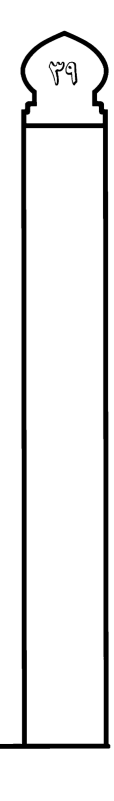
#### ﴿ قُلْ مَا أَسْئِلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْتُنْكُلِفِينَ ۞ :

فلا أتصنَّع وأتحلَّى بما ليس لي، ولا أماري حتى في عدم سؤال الأجر، فمن الدعاة من لا يسأل أجراً على تكلف وتصنَّع، أو يدعي فوق مكانته على تكلف، ولكن ﴿وَمَا أَنَا مِنَ النَّكَلِنِينَ ﴾ كما هو لائح من كل أقوالي وأعمالي، لا نعرف تكلفاً ولا يعرفنا تكلف طول الحياة رسالية وقبلها.

#### ﴿ إِنَّ هُوَ اِلَّا ذِكْرٌ لِلْقَالَمِينَ ۞ وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَأَوُ بَعْدَ حِينٍ ۞ :

إنْ القرآن، وإنْ نبي القرآن إلَّا ذكر للعالمين، ولتعلمن نبأ ذلك الذكر بعد حين، إذ تتذكرون هنا بذكراه، أم تعرضون فذكراه حين الموت، ثم ذكرى بأكملها حين الحساب، أحيان ثلاثة، ينفع أولاها، ثم ولات حين مناص، إذ فات يوم خلاص.





سُورة الشُّرُمُّئِرُ



#### مكية وآياتها خمس وسبعون

# بِشْعِر اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَٰبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَٰبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ إِنَّ إِلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ إِنَّ أَلَّهَ يَحَكُّمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَندِبُ كَفَارُ إِنَّ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِذَ وَلَدَا لَّاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءً عُسَبْحَنَهُم هُوَ اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَادُ ﴿ اللَّهُ خَلَقَ السَّمَنُوتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقُّ يُكَوِّرُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَلِّ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَكَّى ٱلَّا هُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَقَارُ ﴿ إِنَّ خَلَقَكُمُ مِن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَجٍ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَنتِ ثَلَثَةٍ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلْكُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوٍّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ إِنَّ إِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَّى عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ ۚ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا تَزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَتِكُمُ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّتُكُم بِمَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُم عَلِيكُم بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴿ اللَّ

وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبُّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِي مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِهِ ۚ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ۚ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنبِ ٱلنَّارِ ﴿ لَهُ اَمَّنْ هُوَ قَنْنِتُ ءَانَآءَ ٱلَّذِلِ سَاجِدًا وَقَاآبِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِهِ ۚ قُلْ هَلْ يَسْتَوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُّ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ ﴿ فَيَ عَلَمُونَّ إِنَّكُمْ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ فَلَ إِنِّي أَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلِدِينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ أَنَّ أَلَلَهُ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ دِينِي ﴿ إِنَّ فَأَعْبُدُوا مَا شِثْتُم مِّن دُونِدِدُ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةُ أَلَا ذَالِكَ هُوَ ٱلْخَسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴿ لَكُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ ٱلنَّـَارِ وَمِن تَحْنِهِمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُحَوِّفُ ٱللَّهُ بِمِهِ عِبَادَهُمْ يَعِبَادِ فَٱنَّقُونِ اللَّهُ ﴾

تتسمى هذه السورة بالزمر لأنها تتحدث عن الزمر جملة وتفصيلاً، ففي جملتها سوق الذين كفروا إلى النار زُمَراً وسوق الذين اتقوا إلى الجنة زمراً، وتفصيلاً حيث تتحدث على طولها عن زمر الجنة وزمر النار.

وكلها تحوي محوى موضوع واحد هو توحيد الله تعالى، طائفة بالقلب في تعاقب جولاتها تطبع فيه حق التوحيد والتوحيد الحق، وتمنع عنه تسرّب كل شرك، حيث تستعرضها في صور شتى.

وتقارب آياتها في صلاتها يبرزها كأنها نزلت كما ألِّفت وألِّفت كما نزلت، حيث الصلة الأليفة تُبعِّد اختلاف تأليفها عن تنزيلها، وليست بذلك بِدعاً من السُّور فكم لها من نظير.

﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَٰبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ : إنا أنزلنا .

كما أن إنزال الكتاب من الله العزيز الحكيم كان جملة في إحكام في ليلة القدر دفعة دون تدريج، كذلك تنزيل الكتاب تفصيلاً في تدريج طول البعثة هو من الله العزيز الحكيم ﴿كِنَبُ أُخِكَتُ ءَائِنُهُم ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن الله عزيز الحكيم ﴿كِنَبُ أُخِكَتُ ءَائِنُهُم ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن الله العزيز الحكيم ﴿كِنَبُ أُخِكَتُ ءَائِنُهُم ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن الله العزيز الحكيم ﴿كِنَبُ أُخِكَتُ مَالنَاهُم ثُمَ المُنزل هو المُنزل مهما اختلفت صورة الجملة عن صورة التفصيل.

﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ ﴾ مبتدأ و ﴿ مِنَ اللهِ ﴾ خبره المؤكد، أو أنه خبرٌ للبسملة ، أنها تنزيل الكتاب في تفصيله المجمل فإنها تحوي الكتاب جملة كما الكتاب كله تحويه تفصيلاً ، أم إنه خبر لـ «هذا » أمّاذا من مبتدأ ؟ وكلُّ محتمل والأول أجمل وفاقاً لأدب اللفظ دون حذف ، ولأدب المعنى حيث أردف التنزيل بالإنزال .

فعزة الله وحكمته باهرتان في هذا التنزيل كما هما في ذلك الإنزال، ومن تنزيل الكتاب ﴿تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ﴾!

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ تُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ١٠٠٠

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا ﴾ تأكيد مثلث في (إن) وتكريرُ (نا) لجمعية الصفات في مثلث الحق: (أنزلنا بالحق) (إليك بالحق) (الكتاب بالحق) حق أنزل إلى حق إنزالاً بحق، نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء، ومن لم يجعل الله له من نور!

فالحق سمة الكتاب في أصله ونزوله ومنزلِه، أترى كيف بالإمكان تسرُّب الباطل في ذلك الحق؟! إذاً ﴿فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ﴾.

و﴿ ٱلدِّيكَ ﴾ يوم الدنيا هو الطاعة، وهو يوم الأخرى جزاء الطاعة، وهو

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١.

بروز حقيقة الطاعة ولا جزاء لها إلّا هي، ﴿فَأَعْبُدِ اللّهَ نُخْلِصًا لَهُ الدِّيكِ﴾: الطاعة، في عبادة السر والعلانية، في النية والعقيدة المطوية، وفي أعمال المجارحة الظاهرة جهاراً وخُفية، دون شركٍ ولا رثاء الناس أمَّن ذا حتى نفسك، متخلياً عمن سوى الله، متحلياً بالله.

فإخلاص الطاعة لغير لله إلحاد في الله، ومشاكسة الطاعة لله ولغير الله إشراك بالله، وإخلاص الطاعة لله توحيد في طاعة الله ﴿فَأَعْبُدِ اللهَ مُخْلِصًا لَهُ اللهِ على الدين الدرب على الرسالة السامية، لتكون نبراساً تنير الدرب على الدينين كيف يدينون الله في طاعته وعبادته! ولتقوم الحياة فرادى وجماعات على هذا الأساس، مراساً في إخلاص وإخلاصاً في ذلك المراس، وليكون متراساً وجاه كل إشراك بالله في أي حقل من الحقول.

ليس الدين الخالص كلمة تقال، فكثيرون يتكلمون بالإخلاص ولا يدينون، إنما هو منهاج حياة في كافة الجنبات يبدأ من تصور فتصديق فاعتقاد، وينتهي إلى نظام عملي في حياة الفرد والجماعات.

(ألا): فانتبهوا - إعلانا عالياً مدوِّياً في إذاعة قرآنية، وتعبيراً جلياً جليلاً مجلجلاً للعالمين أجمع: ﴿ اللهِ اللّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ فكما له الألوهية والربوبية الخالصة دون ندِّ ولا ضد ولا شريك، كذلك له الدين الخالص طاعة وعبادة، فلا يُعبد في ميزان الله - وهو الحق - إلَّا الله، ولا يطاع إلَّا الله، اللّهم إلَّا من يحمل رسالة الله كوسيط في طاعة الله ف ﴿ مَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ اللهُ وَ اللّهُ اللهُ ال

﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ الْخَلُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَا مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ ذُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ ذُلْفَى إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِى مَنْ هُو كَنْذِبٌ كَافَلًا ﴿ ﴾ :

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٠.

إنه لا ولي في كافة معاني الولاية الحق إلَّا الله، أمَّن يلي شرعة الله والمدعوة كوسيلة إلى الله: ﴿ وَالَّذِينَ النَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوَلِيكَ ۚ يَعبدونهم من دون الله، لقد هرفوا فخرفوا في أسطورتهم العاذرة في تخيَّلهم: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ وَلا يَنْفَهُمُ مَا لاَ يَصُرُّهُمْ وَلا يَنْفَهُمُ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَصُرُّهُمْ وَلا يَنْفَهُمُ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَصَرُّهُمْ وَلا يَنْفَهُمُ وَيَعْبُدُونَ وَلا فِي السَّمَوَةِ وَلا فِي السَّمَوَةِ وَلا فِي السَّمَوَةِ وَلا فِي اللهِ مَا لاَ يَصَلَمُ فِي السَّمَوَةِ وَلا فِي اللهَ مِنْ شَبْحَنِنُهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١٠)!

عبادة غير الله يبعد العابد عن الله، لأنها تسوية بالله، فكيف تعبد طريقاً إلى الله: ﴿ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَيَ ﴾؟! فالمعبود الوثن لا يعقل، فلا يقرّب ولا يبعد إلّا تبعيداً في فعل العابد، والمعبود الطاغوت طاغ على الله فكيف يقرّب إلى الله زلفى، والمعبود العابد من مَلَك أو نبي أمّن ذا مِن الصالحين هم يتقربون إلى الله بدينه الخالص، ويقرّبون إليه بالدين الخالص، فكيف يقربون إلى الله زلفى بما ينافر دعوتهم في بُعديها؟ بثالوث العبادة الخاسرة!

ولقد احتج الرسول في خجاجه مع قادة الأحزاب، على مشركي العرب قائلاً: "وأنتم فلِمَ عبدتم الأصنام من دون الله؟ فقالوا: نتقرب بذلك إلى الله تعالى، فقال في: أو هي سامعة مطيعة لربها عابدة له حتى تتقربوا بتعظيمها إلى الله؟ فقالوا: لا – قال في: فأنتم الذين نحتمُّوها بأيديكم فلإن تعبدكم – هي لو كان يجوز منها العبادة – أحرى من أن تعبدوها إذا لم يكن أمركم بتعظيمها من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم والحكيم فيما يكلِّفكم»(٢).

وفي الحق إن تسوية غير الله بالله في أية منزلة من منازل الربوبية ضلال

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج للطبرسي عن النبي ﷺ حديث طويل وفيه: ثم أقبل على مشركي العرب...

وهكذا خيِّل إلى بعض الصوفية إذ يوجهون خطابهم في ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ إلى صورة المرشد القطب، زعماً أنهم لا يليقون لخطاب دون فصل لبُعدهم عن ساحته تعالى وبعده في محتده عنهم، فليَعبدوا مقرباً عند الله ليقربهم بذلك إلى الله! وهم بذلك يزدادون بعداً عن الله، كما ازداد طاغوتهم بعداً على بعد ﴿ ظُلُمَتُ نَعْضُهَا فَرْقَ بَعْضٍ ﴾ (٤)! وهم بهذه الهرطقة الجاهلة القاحلة ينزّلون الرب عن ساحته، ويمسون من كرامته، مخالفين أمره في عبادته الخالصة، ورافعين درجة من يزعمونهم عباده إلى درجته الخاصة!

﴿إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾ «حكم» بين الموحدين وسواهم، وبينهم وشركائهم، وسواهم، وبينهم وشركائهم، والمشركون هم المحكومون في هذه الثلاث لـ ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَنْدِبُ ﴾ في إشراكه بالله، ﴿كَانُهُ لأنعم الله، لا هدى في الأولى ولا في الأخرى، فالإشراك بالله محكوم في كافة المحاكم العادلة، لدى الفطرة والعقل والشرعة الإلهية، ولا يملك أية برهنة إلّا حجة داحضة ﴿مَا نَعَّبُدُهُمْ

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٨، ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) الزلفى هي مؤنث أزلف فهي افعل تفضيل في القرب والحظوة.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٤٠.

إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ﴾ ﴿ظُلْمَنَ عَضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَكَدُو لَرُ يَكَدُ بَرَعَاً ﴾(١)!

﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَنَجِدُ وَلِدًا لَآصَطَفَىٰ مِمَّا يَخْـلُقُ مَا يَشَـآهُ سُبْحَــنَكُم هُوَ اللّهُ الْوَحِـدُ الْفَهَــَادُ ۞﴾:

كل ذلك في بوتقة الاستحالة حياداً عن فقره تعالى ونقصه، كذلك والتبنّي تشريفياً فإنه مجاز فيما تجوز حقيقته: ﴿وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّحْنَنُ وَلَدًاً سُبُحَنَةً بَلْ عِبَادً مُكْرَمُوك. . . ﴾ (٣) فهم المصطفون في العبودية دون البنوة التشريفية.

ومع الغض عن هذه الاستحالة ﴿ لَأَصَّطَفَى ﴾ هو ﴿ مِثَا يَخْلُقُ ﴾ هُوَا يَخْلُقُ ﴾ هُوَا يَخْلُقُ ﴾ هُوَا يَشُلُقُ ﴾ هُوَا يَشُلُقُ ﴾ وَمَا يَشُلُقُ وَاللَّهُ اللَّهُ المشركين ما يخلق ما يشاء ولداً ، أو يصطفيه غيره ما لا يشاء له ولداً ، لأنه ﴿ هُوَ اللَّهُ الْوَرِحِدُ الْقَهَارُ ﴾ واحد لا يثنى باتخاذ ولدٍ أو

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٢٦.

اصطفائه، وقهار لا يحتاج إلى ولد يرثه أو يسانده! . . . ولكنهم اصطفوا لله ولداً ليسوا ليصطفوه لأنفسهم ﴿أَفَأَصْفَنَكُمْ رَبُّكُم مِالْبَيْنَ وَأَغَذَ مِنَ الْمَلَتَهِكَةِ إِنْنَا ﴾ (١)؟

ولو تخطّينا هذه الاستحالات فاتخذ الله ولداً، أم وَلَدَ لأبعد تقدير، لم يكن لـزامـه أن يُشـرَك به إلّا بـإذنـه دون الأهـواء ﴿سُبّحَكَنَاتُمْ هُوَ اللَّهُ ٱلْوَحِـدُ اللَّهَ الْوَحِـدُ اللَّهَ اللَّهُ الْوَحِـدُ اللَّهُ الْوَحِـدُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ خَلَقَ السَّمَنَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ الْيَالَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَسَخَرَ النَّهَ عَلَى النَّهَارُ وَسَخَرَ النَّهَ عَلَى النَّهَارُ وَسَخَدً اللهُ عَلَى النَّهَارِيرُ الْعَقَدُرُ فَي ﴾:

آية فريدة في تكوير الليل والنهار على بعض، قد تعني معنى فريداً من الملاحم الغيبية هو كروية الأرض ودَوَرانها.

تكوير الشيء إدارته وضم بعضه إلى بعض ككور العمامة، فتكويره على شيء إدارته عليه منضماً إليه، فكلٌّ من الليل والنهار دائر على زميله منضم إليه، فالكرة الأرضية تنقسم دائباً إلى أفقي الليل والنهار، متصلين ببعض، وكلٌّ رَكْب الآخر دورياً، وكما هو الثابت علمياً والمشاهد عينياً، فلا وقت من الأوقات ولا آن من الأوان، إلَّا أن نصف الكرة ليل والنصف الآخر المقابل له نهار، فكلٌّ مكوَّر على الآخر، وهما حسب الفصول والأيام في تبادل التناقص والتزايد: ﴿ يُولِجُ ٱلنَّكَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ يَطْلَبُمُ حَيْناً ﴾ (٣) وهما متلاحقان حثيثاً: ﴿ يُعْشِي ٱليَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلَبُمُ حَيْناً ﴾ (٣).

فكلما تُدبر الشمس عن أفق يقبل فيه الليل فيَغشى النهار في طلبه

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

الحثيث، وكلما تُقبل يدبر فيه الليل فيَغشَاه النهار! فلولا كروية الأرض لاستحال تكوير كلِّ من الليل والنهار على الآخر، فإما ليل فقط أم نهار فقط! ولولا دوران الأرض لاستحال إيلاج كل في الآخر، وغشيانه الآخر هو الآخر!.

كُوْر الليل من ناحية وكور النهار من أخرى يقتضيان دورين للكرة الأرضية، فلولا كور السطح نهاراً لم يكوَّر النهار على الليل، ولولا كور السطح المقابل ليلاً لم يكوَّر على النهار، حيث التقابل المسطح ليس كوراً، فإنما هو التقابل النصف دائري لمكان الكورين.

فهذه الآية ترسم أنسق تعبير وأدقه لكور الأرض ودورها حول نفسها وحول شمسها، لا نجده في الصلاحات الجغرافية طول التاريخ الجغرافي!

ثم في الآية ثلاثة مواضع تدلنا على إمكانية ولزوم المعاد الحساب: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ ﴾ .

فعلى حق الخلق فيهما يحق المعاد، ولو كان باطلاً لبطل المعاد: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاةَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ اللَّيْنَ كَفَرُواً فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواً مِنَ النَّارِ ﴾ (١) ﴿ مَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢). فلو كانت الحياة هي الدنيا لحق فيها الحساب، وإذ لا حساب هنا على الظلم الوفير فخلق العالم باطل لولا عالم الحساب.

ثم في تكوير كلِّ من الليل والنهار على بعض تقريب لإمكانية الحياة بعد الموت كما الموت بعد الحياة، وهما لإحياء الإنسان حياة لائقة كما أن الليل والنهار حياة في الأولى سُباتاً وإبصاراً (٣).

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الدخان، الآية: ۳۹.

 <sup>(</sup>٣) راجع تفسير الآية ٣٩ من الدخان ففيه تفصيل الدليل على البعث على ضوء حق الخلق.

وأخيراً في جري الشمس والقمر لأجل مسمى دليل ثالث على أجل مسمى.

﴿ خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْهَارِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَجٍ يَخْلُفُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَانِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَاتِ ثَلَاثٍ ذَالِكُمُ اللّهُ رَئِكُمْ لَـهُ اَلْمُلْكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَى تُصْرَفُونَ ۞﴾:

﴿ خَلَقَكُمُ ﴾ نوعَ الإنسان الحالي في طوله التاريخي وعرضه الجغرافي، دون المخاطبين فقط زمن النزول حيث الخطاب من زمرة القضايا الحقيقية، لا الواقعية الفعلية، فهي كآية النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ آتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَقْسِ وَبَعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلْسَآةً . . . ﴾ (١).

﴿ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ ﴾ بادئ الخلق آدم أبو البشر، دون ثانيه وما يتلوه فإنه من نفسين اثنتين لا واحدة ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ بعدما خلق النفس الواحدة وفيها خلقكم جملة كبداية، جعل منها زوجها وفيه خلقكم تفصيلاً، ثم لا ثالث لتفصيل الخلق كما لا ثاني لجملته، إذا فمبدأ النسل الإنساني ككل في تفصيله ليس إلا نفسين، وأسطورة الحورية والجنية، على تضارب الروايات فيها، لا توافق القرآن هنا ولا سيما آية النساء ﴿ وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالا كَثِيرًا وَلِمَاتًا ﴾ وهم «الناس» المخاطبون أجمع، فلو كان هنالك لبث الناس، رجالاً كثيراً ونساءً، مدخل من ثالث ورابع لكذب القول «منهما» والآية في مقام العرض لواقع التناسل أولاً وأخيراً!

و ﴿ جَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا﴾ هنا ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا﴾ هناك تعبيران عن خلق الزوج الأول المجعول لنفس واحدة و «منها» جنسية ونشوية، فهما متجانسان، لا في البداية فحسب، بل على طول الخط كما تلمح له «ثم» الدالة على التراخي، وليس خلقكم إلَّا بعد ما جعل منها وخلق زوجها، وهذه دلالة

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١.

ثانية ترفض ثالثاً ورابعاً من حورية وجنية وهما ليستا ﴿مِنْهَا﴾ ثم ﴿زَوْجَهَا﴾ ناشئة منها في البداية ولا تنشأ الحورية والجنية من الإنسان على أية حال، كدلالة ثالثة على إبطال هذه الأسطورة، وتفصيل البحث عنه تجده في آية النساء مما يشي ككل بوحدة التصميم الأساسي لهذا الكائن الإنساني مبدأ ﴿نَقْسِ وَحِدَةِ ﴾ وتناسلاً ﴿جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ دون تدخُّل لكائن آخر أولاً وأخيراً.

﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ الْأَنْعَكِر...﴾ أنزولاً من السماء إلى الأرض؟ وليس الله إله السماء فقط أو ما كن السماء حتى يعني إنزاله لنا رحمة إنزالاً من السماء ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَإِلَا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴾ (١) ومعلوم أن العِندية هنا ليست مكانية إذ ليس له مكان، وإنما عندية العلم والقدرة والرحمة، فتنزيله ككل، وإنزال ثمانية أزواج، إنزال لرحمة من عنده، نزولاً من عليائه إلى دنيا البشر «فإنزاله ذلك خلقه إياه» (٢) كما ﴿وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ... ﴾ (٣).

﴿ يَغْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ خَلَقًا مِّنُ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَاتِ ثَلَاثٍ ﴾.

سورة الحجر، الآية: ٢١.

 <sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٤٧٦ عن الاحتجاج للطبرسي عن أمير المؤمنين عَلَيْمَا قال في الآية:
 فإنزاله...

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ١٤٤.

فلنا في بطون أمهاتنا خلق بعد خلق في ظلمات ثلاث، فما هما الخلقان وما هي الثلاث؟ «خلقاً بعد خلق» تشير إلى التطور الخِلقي الجنيني منذ النطفة إلى إنشائه خلقاً آخر: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مُّكِينٍ ۞ ثُرُّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْفَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْفَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ عَظَنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَنَمَ لَحَمًا ثُمُّ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا مَاخَرُ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ۞ (١).

فرشكلَة مِن طِينِ هي المني الذي جعل في قرار مكين ﴿ أَلَا يَكُ نُطْنَةُ مِن مَنِوِ يُتَنَى ﴾ (٢) فد «خلقاً بعد خلق» لا تعني اثنين، وإنما تطور الخلق في مراحله السبع هذه (٣).

والظلمات الثلاث هي «ظلمة البطن وظلمة الرحم وظلمة المشيمة» (٤) وهي الكيس الذي يغلف الجنين، وهو يستقر في الرحم المستقر في البطن، وعين الله ويد الله تخلق هذه الخلية الصغيرة في مراحلها وظلماتها الثلاث، وعين الله ترعاها، وهل للعلماء مع كشوفهم العلمية المتقدمة وجهودهم المتواصلة واحدة من هذه المراحل في الأضواء، فضلاً عن السبع وفي ظلمات ثلاث.

وإنها رحلة قصيرة الزمن بعيدة الآماد، غريبة الأبعاد في مختلف التطورات لخلية هزيلة في تلك الظلمات إلى إنسان كامل الأعضاء! وهو محجوب في ظلمات ثلاث: ظلمة البطن وظلمة الرحم وظلمة المشيمة، حيث لا حيلة عنده في طلب غذاء ولا دفع أذى ولا استجلاب منفعة ولا

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيات: ١٢–١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة، الآية: ٣٧.

 <sup>(</sup>٣) راجع آية العلق في سورتها من تفسير الفرقان ج ٣٠، تجد فيه كيفية انعقاد النطفة وما يليها من
 الخلق بعد الخلق.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ٤: ٤٧٧ في المجمع هو المروي عن أبي جعفر عليه وفي كتاب التوحيد للمفضل بن عمر المنقول عن أبي عبد الله عليه في الرد على الدهرية قال: سنبتدئ يا مفضل بذكر خلق الإنسان فاعتبر به فأول ذلك ما يدير به الجنين في الرحم.

دفع مضرة فإنه يجري إليه من دم الحيض ما يغذوه كما يغذو الماءُ النباتَ فلا يزال ذلك غذاوه حتى إذا كمل خلقه، واستحكم بدنه، وقوي أديمه على مباشرة الهواء، وبصره على ملاقاة الضياء، هاج هذا الطّلق – بأمه فأزعجه أشد إزعاج – ذا عنفة حتى يولد!

سبحان الخلاق العظيم! -

رب إنك «ابتدعت خلقي من مني يمنى ثم أسكنتني في ظلمات ثلاث بين لحم وجلد ودم، لم تشهر بخلقي ولم تجعل إليَّ شيئاً من أمري ثم أخرجتني إلى الدنيا تاماً سوياً (١) في ﴿ وَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ اَلْمُلَكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَا فَاللَّهُ لَكُ الْمُلُكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو فَا فَا اللَّهُ وَلَا يَضَرَفُونَ ﴾؟ أفتعبدون ما لا يضركم ولا ينفعكم ولا يخلق شيئاً؟ «أم هذا الذي أنشأه في ظلمات الأرحام وشغف الأستار نطفة دهاقاً وعلقة محاقاً وجنينا وراضعاً ووليداً ويافعاً (٢)!

﴿إِن تَكْفُرُوا فَالِثَ اللّهَ غَنِيُّ عَنكُمٌ ۚ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفُرُّ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُم مَرْجِعُكُمْ فِيُنَتِثُكُم بِمَا كُنُهُم تَعْمَلُونَّ إِنَّهُ عَلِيمُم بِذَاتِ الصُّدُودِ ۞﴾:

رغم هذه النعم السابغة، سابقة ولاحقة فـ ﴿إِن تَكْفُرُوا﴾ بالله كفراً أو كَـفُرُوا﴾ بالله كفراً أو كَـفُرانـاً ﴿فَإِن تَوَلَّواْ فَقَدَ أَبَلَغْتُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ۚ إِلْيَكُمُ وَيَسْنَخْلِكُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْئًا ﴾ (٤) ﴿وَلَا تَضُرُّونُهُ شَيْئًا ﴾ (٤) ﴿وَإِن اللّهَ عَنكُمْ ۖ لَا تنقصون منه فتيلاً ولا تزيدونه كثيراً ولا قليلاً.

فلا شكركم ينفعه شيئاً ولا كفركم يضره شيئاً ﴿ وَاللَّهُ ٱلْعَنِيُّ وَأَنشُهُ

<sup>(</sup>١) من دعاء الإمام الحسين ﷺ يوم عرفة: وابتدعت خلقي...

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين علي ﷺ.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٣٩.

اَلْفُقَدَرَانَّهُ (١) وإنما يأمركم بشكره حيث ﴿ وَإِن تَشَكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ لا له ﴿ وَمَن شَكَر فَإِنّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ قَد . . . ﴾ (٢) يرضى شكره لكم طاعة وعبادة لصالحكم أنتم ﴿ إِن تَكْفُرُوا أَنْمُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا فَإِن اللّهَ لَغَيْ جَيدُ ﴾ (٣) و (عباده الله عنا كل عباده الا الشاكرون فقط، إذ ينقلب إلى عكسه في الكافرين، فيرضى لهم الشكر! وفيه إعذار للكافر في كفره وتركه لشكره، فإنما المكلف بالشكر هو الشاكر بطبعه لا سواه!

ف ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ﴾ نفي لرضاه الكفر تكويناً وتشريعاً، ولذلك ينهى عنه على أية حال، ولكنه ليس ليحملهم على شكره وألّا يكفروا تسييراً حيث التكليف يتطلّب الإختيار.

ثم الرضا والغضب من الله كسائر صفاته، لا تعنيان فيه تعالى تحوَّل الحال، إذ لا يتغير بانغيار المخلوقين شكراً أو كفراً أماذا؟ من غيار، فرضاه هي موافقة المصلحة فالثواب، وغضبه خلافها فالعذاب، وكلَّ من الثواب والعقاب هو صورة واقعية تبرز يوم القيامة عن الشكر والكفر صورة طبق الأصل، في ﴿وَمَا نَجُزَوْنَ إِلَّا مَا كُنُمُ نَعُمَلُونَ ﴾ (٤)!

﴿ وَلَا نَزِدُ وَانِرَةٌ وِزْدَ أُخْرَى ﴾ (٥) لا يحمل الشاكر وزر الكافر، ولا يحظو الكافر حظو الشاكر مهما تقاربت الأنساب أم تغاربت، ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَى ﴾ (٢) - ﴿ وَأَنَ لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَى ﴾ (٢) - ﴿ وَأَمَّ ﴾ بعدما تقضون هذه الأدنى ﴿ إِلَى رَبِّكُم ﴾ في ربوبية التكليف ﴿ مَرْجِعُكُم ﴾ إليه فقط لا سواه، فإنه الحساب والجزاء بعد ربوبية التكليف ﴿ مَرْجِعُكُم ﴾ إليه فقط لا سواه، فإنه

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) راجع تفصيلها إلى الآية في سورة النجم.

<sup>(</sup>٦) سورة النجم، الآية: ٣٩.

هو ربكم لا سواه ﴿فَيُلَبِّتُكُمُ ﴾ بعد تغافل في تساهل ﴿بِمَا كُتُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ إنْ خيراً فخير وإن شراً فشر لـ ﴿إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾.

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبَّهُم مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُم نِعْمَةَ مِنْهُ نِسَى مَا كَانَ يَدْعُوَا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ ۚ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنْبِ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾:

هذه هي سيرة الإنسان وسريرته، أن فطرته وهي الأصيلة في كيانه، تَبرز عارية في حالة الضر، متكشفة عن غبارها، ساقطة عنها ركامها وأوهامها، حين تنقطع الأسباب وتحار الألباب، حينئذ يتناسى الإنسان كل سبب لفشلها، ويذكر ربه مصلحياً في فردعا ربّهُم مُينبا إلَيه واجعاً عما كان يدعو في غير ضره - إليه، نوبة بعد أخرى ﴿مُمَّ إِذَا خَوَّلَمُ نِعْمَةً وَاعلاه نعمة عظيمة بعد أن كشف ضره، وكلُّ نعمة هناك عظيمة، فكشفُ الضر نعمة، وإعطاء نعمة بعده نعمة على نعمة ﴿نَسِي مَا كَانَ يَدْعُوا إليه من ضرِّ منيباً إليه وانسي التوبة إلى الله الله (۱): ﴿وَإِذَا مَسَ آلْإِنسَنَ ﴾ ﴿الشَّرُ دَعَانا لِجَنْبِهِ تَقَ قَاعِدًا أَوْ وانسي التوبة إلى الله الله (۱): ﴿وَإِذَا مَسَ آلْإِنسَنَ ﴾ ﴿الشَّرُ دَعَانا لِجَنْبِهِ تَقَ قَاعِدًا أَوْ وانسي التوبة إلى الله (۱): ﴿وَإِذَا مَسَ آلْإِنسَنَ ﴾ ﴿الشَّرُ دَعَانا لِجَنْبِهِ تَقَ قَاعِدًا أَوْ

﴿ مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن قَبَلُ ﴾ ليس إلَّا ضره وتوبته لا ربَّه، فإنه كان عند ضره يدعوه ولا يدعو إليه، والتعبير الصريح عن الله هنا «نسي ربه» و«ما» لا

<sup>(</sup>۱) «ما» بين موصولة وموصوفة ففي الأولى تعني «الضر» وفي الثاني تعني التوبة حال الضر وهما هنا معنيّان، والثاني نص الحديث التالي في نور الثقلين ٤: ٤٧٨، ح ١٦ في روضة الكافي بإسناده عن عمار الساباطي قال سألت أبا عبد الله عَلَيْهُ عن قول الله عَمَى : ﴿وَإِنَا مَسَ الْإِسْنَنَ مُثَرِّ . . ﴾ [الزُّمَر: ٨] قال: نزلت في أبي الفضيل أنه كان رسول الله على عنده ساحراً فكان إذا مسه الضريعني السقم دعا ربه منيباً إليه يعني تائباً إليه من قوله في رسول الله على مقول: ﴿ثُمَّ إِذَا خَوَّلُهُ نِعْمَةً مِنْهُ﴾ [الزُّمَر: ٨] يعني العافية ﴿نِيَى مَا كَانَ يَدَعُوا إِلَيْهِ﴾ [الزمر: ٨] يعني نسي التوبة إلى الله عَلَى مما كان يقول في رسول الله على إنه ساحر ولذلك قال الله عَلَى نسي التوبة إلى الله عَلَى قلك من أصحاب النار . . .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ١٢.

تناسب ساحته وهو المعبِّر هنا عن نفسه المقدسة، ثم ﴿وَيَحَمَلَ لِلَّهِ أَندَادًا﴾ هي الأخرى قرينة على انه ليس ربه وإلّا لاكتفى بضميره «وجعل له...»!

﴿ لَهُ مَن المثل المثل المشارك في الذات والصفات، والأنداد جوهر الذات فهو أعم من المثل المشارك في الذات والصفات، والأنداد هنا تعم الوسائل الظاهرة التي يعيشها بعد ما بطلت، والأوثان بعد ما ضلت، وسائر المحاولات بعد ما كلّت، فاضطر - بعد ثالوث الأنداد التي تبنّاها في حياته - أن ينيب إلى ربه، وبعد ما خوّله نعمة منه نسي إنابته إليه وجعل لله أنداداً في ثالوثها المنحوس ﴿ لِيُضِل عَن سَبِيلِهِ ﴾ التي اتضحت في ضره، تغطية على تغطية الرب، كأنها من الأنداد، وما أخونه وأظلمه وأكفره، أن يقضي وطره من إنابته حين ضره، ثم يخيل إلى المستضعفين أن الأنداد هي التي كشفت ضره وخولته نعمته.

﴿ قُلُ﴾ لهذا الكَفور المبين والأحمق اللعين ﴿ تَمَتَّعٌ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ﴾ وكلّ متاع الدنيا بحياتها قليل ﴿ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَكِ ٱلنَّارِ ﴾ .

﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلۡيَٰلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا يَحۡذَرُ ٱلۡاَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحۡمَةَ رَيَهِ ۚ قُلْ هَلْ يَشۡتَوِى ٱلَّذِينَ يَعۡمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَنِ ۖ ۖ ﴿ ﴾:

هناك صورة مطموسة نكدة مرهقة تقابلها هنا صورة وضيئة ووضاءة مرهفة، حساسة وشفافة مشرقة، أتلك هي الخيِّرة النيِّرة ﴿أَمَنْ هُوَ فَانِتُ ﴾ يلزم الطاعة متخضعاً ﴿ءَانَآة النَّلِ ﴾ ﴿فَضَفَهُ أَو انقُض مِنْهُ قَلِلاً ۞ أَو ذِه عَلَيَّةً وَرَقِلِ الْقُض مِنْهُ قَلِلاً ۞ أَو ذِه عَلَيَّةً وَرَقِلِ الْقُرْءَانَ نَرْتِيلاً ۞ (١) حال كونه فيها ﴿سَاجِدًا وَقَانِمًا ﴾ وعلَّ «راكعاً» هنا مضمَّن في ﴿سَاجِدًا ﴾ بقرينة «قائماً» وإنَّ الصلاة هي خير موضوع فهي خير قنوت! ﴿يَحُدُرُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ حذراً عن موجبات عقابها على أية حال ﴿وَيَرَجُوا رَحْمَةَ قنوت! ﴿يَحُدُرُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ حذراً عن موجبات عقابها على أية حال ﴿وَيَرَجُوا رَحْمَة

<sup>(</sup>١) سورة المزمل، الأيتان: ٣، ٤.

رَيِهِ ﴾ رجاءً بما يقدمه من صالحات تصلح للرجاء، فهو عائش حياته بين الخوف والرجاء.

فأين تلك الجهالة الحمقاء الخواء، وهذه المعرفة اللثلاء ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ قانتين في سجود وقيام، عائشين بين الخوف والرجاء على الدوام، ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ المضلون عن سبيل الله؟

فالعلم المُخرج عن الاستواء هو المعرفة بالله وتحقيق مرضاة الله، مهما جهل مختلف الصِّلاحات من علم الظاهر أو علم: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَوْةِ اللهُ عَنِ الْلَاَحِرَةِ هُرْ غَفِلُونَ﴾ (١).

فرُبَّ عالم لا عقل له ولا معرفة، وأعلمهم إبليس اللعين، وليست الرفعة في ميزان الله إلَّا للإيمان ومعرفة الإيمان: ﴿ يَرْفَعَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمَّ وَالَّذِينَ أُونُوا الْمِلَّذِينَ أُونُوا الْمِلَّذِينَ أُونُوا الْمِلَّذِينَ أُونُوا الْمِلْذِينَ أُونُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيُولِي اللهُ اللهُ

هنـا «الـذيـن آمـنـوا» ﴿وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَۗ﴾ و﴿أَوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ﴾ فـهـل الأولـون والآخرون سواء، في اللَّاسواء بينهم وبين ﴿وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَّ﴾؟ أمَّاذا؟

علّهم هم فإنهم من الذين يعلمون، أم هم ليسوا هنا إياهم حيث الشاهد يختلف عن المشهود لهم أو عليهم، فكما أنهم ليسوا من ﴿وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ كذلك ليسوا من ﴿الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ مهما كان مِن أولي الألباب مَن يعلمون، فإن مِنهم مَنْ هم في سبيل العلم ولمّا يعلموا، فألبابهم تدفعهم لأن يعلموا ثم يعملوا، ومن ﴿الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ من هُم فوق أولي الألباب، كالمعصومين المَّيِّ الله يعملوا ولم يسبق التعبير عنهم بأولي الألباب كما "يُسمَّون قوَّامِين فإنهم تخطّوا درجات الإيمان إلى محض الإسلام»: ﴿فَاتَقُوا الله يَتَأْوُلِي الْأَلْبِ الَّذِينَ ءَامَواً قَدْ

سورة الروم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، الآية: ١١.

أَزَلَ اللَّهُ إِلِنَكُمْ ۚ ذِكْرًا ﴿ لَهُ لَا يَنْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَتِ اللَّهِ . . ﴾ (١) ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَتَمِعُونَ الْقَوْلَ وَمُنْ أَوْلُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (٢) .

فقد ينطبق هذا التقسيم الثلاثي على المروي عن أثمة أهل البيت المَيْخِينِ القد ذكرنا الله يَحْفَلُ وشيعتنا وعدونا في آية من كتابه فقال يَحَفَلُ : ﴿ هَلَ يَسْتَوِى اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ اللَّهِ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ "فنحن اللهين لا يعلمون وشيعتنا أولو الألباب "(٣) ويشبهه المروي عن الإمام الحسن المجتبى "نحن الناس وشيعتنا أشباه الناس وسائر الناس نسناس".

وهذا من باب التفسير بأظهر المصاديق بين هؤلاء الثلاثة ولهم مصاديق دون ذلك تعمهم الآية.

ثم العلماء الذين يذبون عن ساحة الدين بحجج الله التي علمهم إياها هم من الذين يعلمون (٤) والذين لا يذبون بل ويذبلون ويترذلون هم من الذين لا يعلمون ﴿إِنَّمَا يَنَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ﴾!

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٤٧٨ ح ١٧ الكافي عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن محمد بن سليمان عن أبيه عن أبي عبد الله عليه أنه قال لأبي بصير يا أبا محمد! لقد ذكرنا الله عَلَى . . . ورواه مثله جابر وأبو بصير وزرارة عن أبي جعفر عليه ومحمد بن مروان وحسان العجلي عن أبي عبد الله عليه .

<sup>(</sup>٤) المصدر ح ٢٧ في كتاب الاحتجاج للطبرسي وروى عن الحسن العسكري عليه أنه اتصل بأبي الحسن علي بن محمد العسكري عليه أن رجلاً من فقهاء الشيعة كلم بعض النصاب فأفحمه بحجته حتى أبان عن فضيحته فدخل على على بن محمد عليه وفي صدر المجلس دست عظيم منصوب وهو قاعد خارج الدست وبحضرته خلق من العلويين وبني هاشم فما زال يرفعه حتى أجلسه في ذلك الدست وأقبل عليه فاشتد ذلك على أولئك الأشراف فأما العلويون فأجلوه عن العتاب وأما الهاشميون فقال له شيخهم: يا بن رسول الله على هكذا أتؤثر عامياً على سادات بني هاشم من الطالبيين والعباسيين؟ فقال عليه اياكم وأن تكونوا من الذين =

وأولو الألباب هم أولو العقول الناضجة وعلى حد المروي عن الرسول على: «ما قسم الله لعباده شيئاً أفضل من العقل فنوم العاقل أفضل من سهر الجاهل وإقامة العاقل خير من سهر الجاهل وإفطار العاقل أفضل من صوم الجاهل وإقامة العاقل خير من شخوص الجاهل ولا بعث الله نبياً ولا رسولاً حتى يستكمل العقل ويكون عقله أفضل من عقول جميع أمته، وما يضمر النبي في نفسه أفضل من اجتهاد جميع المجتهدين وما أدى العقل فرائض الله حتى عقل منه ولا بلغ جميع العابدين في فضل عبادتهم ما بلغ العاقل من عقلائهم، هم أولو الألباب الذين قال عَنَيْنَ : ﴿إِنَّمَا يَنَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ .

﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْقُواْ رَبَّكُمُ ۚ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّنبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞﴾:

هل أمر الرسول في أن يقول لعباد الله: ﴿ يَعِبَادِ ﴾ متشاكساً ربه في عباده؟ وهو خلاف الضرورة التوحيدية وعشرات من النصوص القرآنية! أم إنه لفتة في ندائهم بقربهم لمكان إيمانهم، فيقربهم إلى الله زلفى بعد الإيمان بتقوى الإيمان، فلا هم مخاطبون هنا حضوراً، ولا معنيُّون بالخطاب غُيبًا، وما الرسول في إلا حاملاً لخطابه تعالى، فما قوله لهم إلَّا «يا عباد الله المؤمنين» أو «يقول لكم ربكم يا عبادي»؟ أم يقرأ نص الآية دون نقص ولا زيادة وكما هو دأبه في حمل الوحي؟ تلميحاً لهم أن ربهم يخاطبهم هنا وهو الوسيط.

فلأن مجرد الإيمان في القلب ليس إحساناً في إيمان، فترك التقوى

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى اللَّبِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُنْعُونَ إِنَى كِنَابٍ اللهِ كَمَا ؟ قَالُوا: بلى قال: ثُمَّ يَتُولُنَ فَإِنِيُّ مِنْهُمْ وَهُم تُمْوِضُونَ ﴾ [آل عِمرَان: ٢٣] أترضون بكتاب الله حكماً؟ قالوا: بلى قال: أوليس قال الله تَمْرَكُ إِنَّ مِنْ مَنْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَسْلَونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَسْلَمُونَ ﴾ [الزُّمر: ٩] فكيف تنكرون رفعي لهذا لما رفعه الله إن كسر هذا لفلان الناصب بحجج الله التي علمه إياها الأفضل له من كل شرف في النسب. . . . .

إساءة في إيمان، و ﴿ فُلُ ... النَّفُواْ رَبَّكُمْ ﴾ تقوى في تطبيق الواجبات، وتقوى عن طغوى المحرمات، جمعاً بين إيمان الجوارح إلى إيمان الجوانح وهو الإحسان في الإيمان، ومما يلمح له الأمرُ بالتقوى بعد الإيمان، أن الطغوى تجامع الإيمان بل وبعض الشرك أيضاً: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَنَهُمُ مِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (١) ﴿ لِلَّذِيكَ أَحْسَنُواْ في هَذِهِ الدُّنِيَا حَسَنَةً ﴾ (١) والنظرف هنا متعلّق بالإحسان فإنه يختص بالأولى وهي دار عمل، دون الأخرى وهي دار جزاء، ولا تعلّق له بـ ﴿ حَسَنَةً ﴾ فإنها لا تختص بالأولى إلّا شطر منها قليل، مهما عمّت الحسنة حياة الدنيا والآخرة: ﴿ رَبَّنَا عَافِنا فِي الدُنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْاَنْ فِي اللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَ

إنه ليست فقط في الحياة الأخرى لهم حسنة، بل والحياة الدنيا حيث يعيشونها مع الله ورضوانه، ولهم سلامة الروح وراحته، واطمئنان القلب وسكونته، فكل نائبة لهم في سبيل الإيمان منسية أمام مرضاة الرحمن، ثم في الآخرة لهم حسنة خالصة لا تشوبها سيئة: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّذِينَ اللَّهِ الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ولأن التقوى قد تعترضها تقية تحدُّها، أم طغوى تزيلها حين تعيش في أرض الطغاة.

فهناك هجرة من أرض الطغوى إلى غيرها حفاظاً على تقوى الإيمان ﴿ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأَعْبُدُونِ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٠١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت، الآية: ٥٦.

فإن كان في إقامتك في بلدة أو شخوصك عنها إلى أخرى ضرورة لك خلاف التقوى، أو قلتها، فعليك بشخوص أو إقامة تقوى فيه على تقوى، فالأصل في حياة المسلم كلها – حيث يتبناه فيها كلها – هو التقوى في أي ظرف من زمان أو مكان يحافظ فيه على كرامة التقوى.

وإن لم تسطّع على تقوى مطلقة فتقية هي تقديم الأهم على المهم على أية حال في كل حل وتر حال.

وذلك يتطلب صبراً على الحرمانات، على طاعة الله وعن معاصي الله (٢)، وعند المصيبات ف ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّنِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾: توفية بغير حساب وأجراً بغير حساب ﴿ وَلَنَجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُوا أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٣) وعلى حد المروي عن الرسول ﷺ: «إذا نشرت الدواوين ونصبت الموازين لم ينصب لأهل البلاء ميزان ولم ينشر لهم ديوان ثم تلا هذه الآية الآية الله .

سورة النساء، الآيتان: ٩٩، ٩٩.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤ : ٨١١ ح ٢٩ في أصول الكافي بإسناده عن أبي عبد الله عليه قال : إذا كان يوم القيامة يقوم عنق من الناس فيأتون باب الجنة فيضربونه فيقال لهم من أنتم؟ فيقولون : نحن أهل الصبر فيقال لهم : على ما صبرتم؟ فيقولون : كنا نصبر على طاعة الله ونصبر عن معاصي الله فيقول الله عَلَى الل

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر عن المجمع روى العياشي بالإسناد عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه قال=

لا نجد في سائر القرآن لغير الصابرين توفية الأجر بغير حساب، فللذين صبروا لله وفي الله على الحرمانات والأذيات والهجرانات، لهم منزلتهم الخاصة بين المؤمنين إذ يوفّون أجرهم بغير حساب: لا حساب في أجرهم وتوفيته إذ تكفّر سيئاتهم، ولا في أعمالهم، ولا في حسبانهم، ولا في أمد أجرهم، فهم - إذاً - في مربع اللّاحساب وذلك حسابهم إذ صبروا في الله بغير حساب.

﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ اللِّينَ ﴿ ﴿ ﴾: إخلاصاً في طاعته وعبادته لأعلى القمم!

﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوْلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞﴾:

أولية تتخطى طول الزمان وعرض المكان، وهو فوق الزمان والمكان، فإنها أولية في المكانة والزلفى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْنِنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَبِدِينَ ﴾ (١) فلا مسلم في العالمين يسبقه أو يدانيه، من الملائكة والجنة والناس أجمعين: ﴿ . . . قُلَ إِنِيَ أُمِرَتُ أَنَّ أَكُونَ أَوَّلُ مَنْ أَسَلَمُ وَلَا تَكُونَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٢).

قال رسول الله على: . . . وفي الدر المنثور ٥ : ٣٢٣ – أخرج ابن مردويه عن أنس قال قال رسول الله على إن الله إذا أحب عبداً أو أراد أن يعافيه صب عليه البلاء صباً ويحثه عليه حثاً فإذا دعا قالت الملائكة على الله على الله على الله على الله على الله الله تعالى الله وسعديك وعزتي لا تدعوني بشيء إلا أستجيب لك ولا تسألني شيئاً إلا أعطيتك إما أن أعجل لك ما سألت وإما أن أدخر لك عندي أفضل منه وإما أن أدفع عنك من البلاء أعظم منه ثم قال رسول الله على الصيام فيوفون أجورهم بالموازين ويؤتى بأهل الصدقة فيوفون أجورهم بالموازين ويؤتى بأهل الصدقة فيوفون أجورهم بالموازين ويؤتى بأهل البلاء فلما ينصب لهم ميزان ويصب عليهم بأهل الحج فيوفون أجورهم بالموازين ويؤتى بأهل البلاء فلما ينصب لهم ميزان ويصب عليهم الأجر صباً بغير حساب حتى يتمنى أهل العافية أنهم كانوا في الدنيا تقرض أجسادهم بالمقاريض مما يذهب به أهل البلاء من الفضل وذلك قوله : ﴿إِنَّا يُونَى الصَّبُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ [الزُّمَر: ١٠].

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ١٤.

إنه كان عليه أن يحتل الأولية المطلقة في الإسلام، وقد فعل، وإلّا فكيف يأمره ربه بما لا يسطع، أو يخالف أمر ربه فيما يسطع، فقد أمره الله وهو طبَّق أمره ففاق العالمين في إسلامه لله رب العالمين.

﴿أَوَّلَ مَنَّ أَسَلَمُ ﴾ يستغرق ماضي الإسلام أياً كان وأيان، ثم ﴿أَوَّلَ السَّلِمِينَ ﴾ يستغرق مثلث الزمان، فلا يعني الأولية - فقط - إسلامه قبل دعوته إليه، فإن صيغته الخاصة «أن أسلِم قبلكم» وقد كان مسلماً لله منذ فطامه في المُلك، ومنذ خلق الله الخلق في الملكوت، ولكنه حقق الأولية في إسلامه في عهده الرسالي بجهاده المتواصل وجهوده المتآصل.

فصاحب الدعوة هو الأوَّل في إخلاص الدين والإسلام ثم يدعو، وهو أوَّل من أسلم وأول المسلمين في نطاق دعوته، ولكن الرسول الخاتم هو الأول في إسلامه طول الزمان وعرض المكان لأنه رسول إلى الرسل وشهيد الشهداء.

ولكنه مع هذه المكانة العليا ليس ليأمن العذاب إن عصى كسائر العصاة حيث التقوى هي التي تتبنَّى الأمن من العذاب:

## ﴿ قُلُ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَلَابَ بَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ :

هو الرسول على يخاف إن عصى ربه عذاب يوم عظيم، فهلا يخاف المرسَلُ إليه إن عصى بُغيّة الشفاعة؟ زيادة الفرع على الأصل! اللهم إلّا بشروطات الشفاعة حيث تزيل دَرَن العصيان، فرجاء الشفاعة - إذا - ممن يتهدر في العصيان - اعتماداً على الشفيع - هُراءٌ من الرجاء، حيث الشفيع هو رهن عصيانه فكيف يشفع لسائر العصيان: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الْمَهُدر الذي وهو من ساءته سيئته وحسّنته حسنتُه، دون المتهدر الذي

سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

لا يبالي أحسن أو أساء رجاء الشفاعة، ولا سيما شفاعة المعبودين من دون الله! وإذا يخاف الرسول إن عصى ربه عذاب يوم عظيم على عظيم منزلته عند الله، فأحرى بالمرسل إليهم أن يخافوا عذابه، وإن كان خوف العذاب ليس لزامه واقع العذاب إذ قد يُعفى عنه بتوبة أم رجاحة الحسنات أم شفاعة أو ترك كبائر السيئات، فلأن استحقاق العذاب عند العصيان محتم، ونفس العذاب بهذه الأمور غير محتم فهنا خوف العذاب دون واقعه.

## ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ دِينِي ۞ :

دون مشاكسة في عبادتي وشوب في ديني، مهما وعدتموني بمواعيدكم أو توعدتموني، وهنالك المفاصلة التامة حين لا تعبدون الله وترجون أن أعبد ما تعبدون:

﴿ فَأَعْبُدُواْ مَا شِنْتُمْ مِن دُونِدِ ثُلَ إِنَّ الْمَنْسِينَ الَّذِينَ خَيْرُوَا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةُ أَلَا ذَاكِ هُوَ الْمُشْرَانُ الْمُبِينُ ﴿ ﴾ :

هنا ﴿فَاعَبُدُوا﴾ أمرٌ إمرٌ هو أمرُّ من النهي حين لا يجدي نهي، بل ويهوى المنهي أن يُنهي أمر الناهي إلى ما انتهى إليه في إشراكه بالله العظيم.

﴿ قُلْ إِنَّ الْخَسِرِينَ ﴾ حقَّ الخسران كأن لا خاسر سواهم ﴿ الَّذِينَ خَبِرُوٓا الْفَسَهُمُ ﴾ لا فحسب بل ﴿ وَاَهْلِيهِمْ ﴾ حيث يضلونهم كما هم «خسروا . . . » يوم القيامة ﴿ أَلَا ذَلِكَ ﴾ البعيد البعيد ﴿ هُوَ ٱلْخُسُرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ حيث يبين خسارة يوم الدنيا ويوم الدين .

﴿ لَمُهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّادِ وَمِن تَعْنِيمٌ ظُلَلُّ ذَالِكَ يُعَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِ، عِبَادَةً يَعِبَادِ فَأَتَقُونِ اللَّهُ بِهِ، عِبَادَةً يَعِبَادِ فَأَتَقُونِ اللَّهُ :

﴿ لَمُهُ ﴾ تلمح بصالحهم، تنديداً أو تنكيداً أن لو كان لهم - لا عليهم - شيء فهو ﴿ قِن فَرْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ النّارِ وَمِن تَحْنِيمٌ ظُلَلُ ﴾ والظل هو الستر العالي

الشامل، و«من فوقهم ومن تحتهم» تعنيان الظل الظليل حيطة بهم دون إبقاء ﴿ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهُما ﴾ (١).

و﴿ ذَٰلِكَ ﴾ العذاب البعيد البعيد، المخيف المخيف ﴿ يُعَرِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبَادَةً ﴾ لكي يتقوا ﴿ يَعِبَادِ فَاتَقُونِ ﴾ حتى تتقوا ذلك العذاب المهين.

هنا انتقالة من مسرح اللين طغَوا إلى مسرح اللين اتقوا، وأين مسرح من مسرح؟:

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٢٩.

﴿ وَالَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّلْخُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى ٱللَّهِ لَمَتُمُ ٱلْبُشْرَئَ فَبَشِّر عِبَالِّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ هَدَىٰهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ أُوْلُوا الْأَلْبَبِ ﴿ إِنَّ اَفَهَنَّ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنفِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ ١ اللَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ اللَّهُمْ عَمْرَكُ مِّن غَرَفُ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مَّبْنِيَّةً تَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَارُ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ۞ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَسَلَكُهُم يَنَكِيعَ فِ ٱلأَرْضِ ثُعَّ يُخْرِجُ بِهِ. زَرْعًا تُخْنَلِفًا أَلْوَنُهُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَ نَرَكُهُ مُصْفَكَّلُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَلَمًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ إِنَّ أَفَهَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَنِدِ فَهُو عَلَى نُورِ مِن زَيْدٍ ۚ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ أُولَيْكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ١ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْكَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرٍ ٱللَّهُ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ، مَن يَشَكَآءُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ اللَّهِ أَفَمَن يَنَّقِي بِوَجْهِهِ مُثَوَّةَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةُ وَقِيلَ لِلظَّلِلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُنُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنْنَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَأَذَا فَهُمُ ٱللَّهُ لَلْخِرَى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَّأَ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُّ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ إِنَّ وَلَقَدَ ضَرَبْنَ لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴿ لَهِ مُرْوَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِنِجِ لَعَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴿ صَرَبَ اللَّهُ مَثَلَا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَآءُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ هَلَ يَسْتَويَانِ مَثَلًأ

الْحَمَدُ لِلَّهِ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴿ وَمَكَ اللَّهُ مِنْ اَظْلَمُ مِنَى كَذَبَ الْكَنْفِرِينَ عَلَى اللّهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَآءُهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى اللّهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَآءُهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى اللّهِ وَكَذَّب بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أَلْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْكَنْفِرِينَ مَا اللّهُ عَنْهُم وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ مَا اللّهُ عَنْهُمْ وَلَكُونِهُمْ إِلَى جَزَالُهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِن مُولِيدًا وَمَن يُضَالِل اللّهُ مِن مُولِيدًا وَمَعَدَةً وَمُن يُضَالِل اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُولِيدًا وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُولِي أَلْيَسَ اللّهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن مُولِي إِلَيْهِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن النّهُ اللّهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن مُولِي إِلَيْهِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُولِي أَلْسَ اللّهُ مِن مُولِي إِلَيْهِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُنْ اللّهُ اللّهُ مِن مُنْ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

﴿ وَالَّذِينَ اجْنَنَبُوا الطَّلغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَمُثُمُ الْبُشْرَئُ فَلِشِرْ عِبَاذِ ۗ ۗ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ أَوْلَتَإِكَ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمْ أُولُوا اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ أُولُوا اللَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمْ أُولُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَأُولُوا اللَّهُ اللَّهُ وَالْوَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

الطغيان هو تجاوز الحد في العصيان، والطاغوت مبالغة الطاغي فهو المبالغ في الطغيان، فهو الطاغي على عباد الله وعلى الله، حيث يستضعف عباد الله، ويستكبر على الله إلحاداً في الله أو إشراكاً بالله، أو مساماة ومساواة لله، أم ترفعاً على الله إذ يدعي أنه إله من دون الله: ﴿أَنَا رَيُكُمُ الْأَعْلَى ﴾(١) فكلُّ طاغوت على دركاتهم، ولأن الطاغوت صيغة مبالغة فاللام فيه تعني الموصول وهو صلته فيشترك فيه المفرد والجمع: الذي يطغى والذين يطغون، وقد استعمل هنا جمعاً لمكان «ها» وكما في غيرها:

 <sup>(</sup>١) سورة النازعات، الآية: ٢٤.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيكَا تُوْهُمُ ٱلطَّلْغُوتُ...﴾ (١) كما استعمل مفرداً: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوٓا إِلَى ٱلطَّلْغُوتِ وَقَدْ أَيْرُوٓا أَن يَكُفُرُوا بِذِْ ﴾ (٢).

ومن الغريب القريب تساوي العدد بين الطاغوت والمستضعف، ثمانية بثمانية، مما يلمح بأن لكل مستضعف طاغوتاً، ولماذا طاغوت الجمع يرجع إليه هنا ضمير المفرد الأنثى؟ ألأنها - فقط - الأصنام والأوثان التي لا تعقل؟ والطاغوت هو العاقل الذي يدعو إلى نفسه بديلاً عن الله، فلا طغيان فضلاً عن الطاغوت لغير العاقل!

أم لأن الطاغوت وهو عاقل، يكون من لا يعقل وأرذل منه حيث لا يعقل: ﴿إِنَّ شَرَّ الدَّوَآتِ عِندَ اللَّهِ الشُّمُ الْبَكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ﴾ (٣)؟ ﴿إِنَّ شَرَّ الدَّوَآتِ عِندَ اللهِ الشُّمُ الْبَكُمُ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ﴾ (٤) وهذا هو الحق في أنوثة الطاغوت، وما ألطفه تعبيراً عن كيانهم الضئيل، وذكر الطاغوت هنا من واجب الاجتناب ذكر لأنحس ما يُعبد من دون الله، فغيره مطويَّ معه، ولا سيما أن الإنابة إلى الله تقتضي رفض كل الآلهة من دون الله.

﴿ وَالَّذِينَ آجْتَنَبُوا الطَّاعُوتَ... ﴾ مواصفات ثلاث لمن يعبد الله مخلصاً له الله الله مخلصاً له الله الله منهما اختلفت الدرجات، ابتداء بالسلب: ﴿ آجْتَنَبُوا الطَّاعُوتَ... ﴾ وتوسطاً في الإيجاب ﴿ وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ ﴾ وانتهاء إلى مسك الختام: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ وَهَكذا يكون دور الحياة لمن يؤمن بالله: ﴿ أُولَا إِنَا لَهُ وَأُولَا إِنَا اللهِ وَهَا الدرجات، وبين عليا الدرجات ودنيا الدركات متوسطات.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٥٥.

ليست الهدى واللب - فقط - السلب: ﴿ آَجْتَنَبُوا الطَّلَغُونَ أَن يَعْبُدُوهَا ﴾ ما لم يسبقه لم يلحقه الإيجاب: ﴿ وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ ﴾ كما ليست هي الإيجاب ما لم يسبقه السلب، فلا ينفعك «لا إله» إلَّا أن يلحقها «إلا الله» ولا «إلا الله» إلَّا أن يسبقها «لا إله» إيجاباً موحِّداً مخلصاً بعد سلب مطلق.

فقد تَسلب ثم لا إيجاب كمن لا يعبد إلها ولا يعبد الله، أم قد توجب ولا تسلب كمن يشرك بالله، إذا فكلمة الحق الهدى هي «لا إله إلا الله».

وعبادة الطاغوت دركات، كما الإنابة إلى الله درجات، فقد يُعبد الطاغوت كما الله، طاعة مطلقة، فعبادة التأليه من دون الله هي أنحس دركات العبادة للطاغوت، وقد يُطاع دون تأليه ولا طاعة مطلقة فهي أيضاً عبادة للطاغوت مهما كنت مسلماً «ومن أطاع جباراً فقد عبده» (١) وبينهما متوسطات.

فإذا تركت عبادة الطاغوت وطاعته عقائدياً وعملياً فهنالك الإنابة إلى الله، رجوعاً إليه بعد فِصال، حيث الفطرة ومعها العقل تحكم بعبادة الله لا سواه، فإذا تُرك الطاغوت فإنابةً إلى الله.

وهنالك بشارتان اثنتان، أولاهما للذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله، أنّ ﴿ لَمُمُ الْبُشْرَيَّ ﴾ والثانية لهم حين يستمعون القول فيتبعون أحسنه.

أترى ما هو القول الذي يستمعون وما هو أحسنه؟ هل إنه مطلق القول سيئاً وحسناً وأحسن؟ ولا حُسنَ للسيىء حتى تعمه ﴿فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ ﴾! ولماذا يستمعون عبادُ الله الذين اجتنبوا الطاغوت وأنابوا إلى الله، يستمعون سيئ القول وهو ألغى اللغو ﴿وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّقِ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾ (٢) لا يرونه ولا

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٤٨١ عن المجمع روى أبو بصير عن أبي عبد الله عَلَيْمَا في الآية أنه قال: أنتم هم ومن أطاع جباراً فقد عبده، وفي أصول الكافي بسند آخر عن أبي عبيدة الحذاء عنه عَلَيْمَا في حديث طويل حول الآية «والعبادة طاعة الناس لهم».

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٧٢.

يسمعونه ولا يتبعون! حتى ﴿وَإِذَا سَكِعُوا اللَّغْرَ أَغَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (١) فكيف إذاً يستمعون؟! اللهم إلَّا سماعاً أو استماعاً للرد والنقض، وله أهله الخصوص دون عامة المؤمنين، والآية تتحدث عن كُتلة الإيمان ككل دون خصوص أهل النقض الحافظين لشرعة الله.

إنّ استماع القول لأولي الألباب لا بد أن يعني معنى إيمانياً، بين تكامل باتباع أحسن القول وهو يعمهم، وبين نقض لسبّىء القول وهو يخص العلماء منهم، فإذا لا يعني لا هذا ولا ذاك فلُغيه الوقت وتهدّره، أم ضلالٌ عن الهدى وتكدُّره وهما بعيدان عن أولي الألباب، اللّهم إلَّا أن يعنى من استماع سيئ القول استحكام حسنه وأحسنه عنده إن كان من أهله.

ولا يختص ﴿ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ ﴾ بتلقي السمع الأذن، إذ يعني تلقي القول والرأي وأكثرُه بسمع الأذن، فقد يُتلقى القول بكتابة أو إشارة أماذا، فالمقصود تفتيش الآراء الحسنة بُغية الحصول على أحسنها فاتباعها علمياً وعقائدياً وعملياً أماذا ؟ ولا يتأتى اتباع الأحسن إلا بعد تمييزه باجتهاد في تفصيل أو إجمال، فالاجتهاد - إذا - فرض على أية حال! فمن لا يستمع القول، حاصراً اتباعه بما يعقله في نفسه، فكثيرة أخطاؤه، وعظيمة بلاؤه، فما هو من أولي الألباب، ويقول الله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ عَلَيْتِنَا فِي الْأَنْفَاقِ وَفِيَ أَنْفُ الْحُنَّ ﴾ (٢) فلا تكفي رؤية الآيات الأنفسية لتبين الحق، ومن الآيات الأفاقية آيات الرسالات التي هي لزام الهدى لأولي الألباب.

والإنسان أيّاً كان - سوى المسدد بالعصمة الإلهية - هو في معرض الأخطاء حين يستقل برأيه، فعليه استماع مختلف الأقوال كشورى بينه وبين

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) سورة فصلت، الآية: ۵۳.

أصحاب الأقوال، ثم يتبع الأحسن، فإن في تفتيش الآراء تنبيهات على موارد الخطأ والصواب، بل قد ينتبه الإنسان للأحسن حينما يسمع غير الأحسن بل والسيّىء، فحينما يفيد استماع القول السيىء اتباع الأحسن، يُعتبر السيء من الحَسن طريقاً إلى انتباه الأحسن.

ومن يستمع إلى كل قول سيِّناً وسواه، دون أن يعني نقضاً أو يقدِر عليه، فمتهدرة أوقاته وهو على أشراف الضلال، وحين عناية النقض فخارج عن نطاق الآية لمكان «فيتبعون».

ومن يستمع إلى حسنة الأقوال ولا يتبع أحسنها فما هو من أولي الألباب، ولا يبتغي الحسن لحسنه، وإلّا فلماذا ترك الأحسن إلى الحسن وهو جِنّة وسوءة الاتّباع أو صدفة لهوى ومصلحيّة.

وأما من ﴿يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ﴾ اتباعاً للحق ﴿فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ ﴿ فَوَلَيْهِكَ اللَّهِ وَأُولَيْهِكَ اللَّهِ مَاللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَكِ﴾.

وحسن القول هو حقه الصواب، أم حكاية عن الحق الصواب، أو قريباً إلى واقع الحق الصواب.

فأحسنه في هذا المثلث هو أحقه وأحكاه وأقربه إلى الحق، والأخير هو محور البحث عن كيفية التقليد وشروطه، وكيان الاجتهاد بشروطه.

قد تكون لك القدرة على استنباط الأحكام باتباع أحسن الأقوال تمييزاً علمياً بمحور الكتاب والسنَّة فعليك اتباع أحسنها وإن كان خلاف الشهرة أو الإجماع، حيث الميزان الأول والأخير في شرعة الله هو كتاب الله ثم سنة رسول الله على وكما يروى عن الإمام الصادق علي : «العلم ثلاثة كتاب وسنة ولا أدري»(۱) فهما أحسن القول واقعاً، والأقرب إليهما والأشبه بهما هو الأحسن تقديراً وهو الأوفق لهما تفسيراً.

<sup>(</sup>١) المحجة البيضاء للفيض الكاشاني بسند عنه عليه الله المحجة البيضاء للفيض

وقد لا تسطع على استنباط الأحكام بتفصيل، فهنالك استنباط الإجمال أن تتعرف إلى الأعلم الأتقى، فإن قوله أحسن القول لأنه أقرب إلى الحق الصواب، فعليك تقليده.

وقد تقتسم الأحكام إلى اجتهاد وتقليد إن لم تسطع على الاجتهاد المطلق، فالقول عن اجتهاد هو أحسن من القول بتقليد، إضافة إلى ما تحمله آية الذكر ﴿فَسَّنُلُوا أَهْلَ الذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾(١) فلا سؤال تقليداً إن كنت تعلم اجتهاداً.

وقد تقتسم التقليد - حيث الأعلمية نسبية - بين المسائل، فتقلد مثلاً في أبواب المعاملات في أبواب المعاملات والسياسات أمّا هي من أبواب أو مسائل - تقلد الأعلم فيها والأتقى.

فعلى المؤمن على أية حال اتَّباع الشرعة عن اجتهاد بتفصيله أم إجماله مهما يسمى إجماله تقليداً، فإنه اجتهاد في الحصول على الأعلم الأتقى.

وعليه التحري الدائب في المسائل غير الضرورية ليحصل على الواقع أو الأقرب إليه والأحرى بالاتباع، حركة دائمة نحو التكامل علمياً كما هو نحوه عملياً، فيجنع بجناحي العلم والعمل المتكاملين إلى الأجواء الأحرى والأرقى من الكمال الذي تعنيه الشرعة الإلهية.

والقول المستمّع أعم من الإخبارات والإنشاءات، ومن أصول الدين وفروعه، ومن كتابات الوحي وسواها، فعلى غير المتشرع أن يستمع إلى مختلف الوحي فيتبع أحسنه في ميزان الفطرة والعقل، ألا ذلك هو القرآن العظيم، وعلى المتشرع أن يستمع إلى مختلف المذاهب للشرعة فيتبع أحسنه في ميزان الكتاب والسنّة.

وعلى المتمذهب المذهبَ الأحق الأحسن أن يستمع إلى مختلف القول

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٧.

في أصول الدين وفروعه فيتبع أحسنه، وفي كلِّ الفرضُ هو المستطاع من الاستماع واتباع الأحسن.

ومن اتباع أحسن القول فيما يرتثيه أصحاب الشوراءات فيما تحق فيه الشورى من أمور فردية أو جماعية، شورى فتواثية أم سياسية أماذا، وليس الأحسن فيها الأكثر قائلاً إلا فيما تدل الأكثرية على الأقربية إلى الحق، فقد يكون الأحسن رأياً الأقل بمن فيهم الأعلم الأورع، اللهم إلا إذا تساووا ولم تعرف رجاحة لرأي الأقل، ولم يبق في البين مرجح إلا كثرة العدد، فهنا الأحسن رأي الأكثر بنفس السند الدائر السائر للترجيح وهو كونه الأوفق والأشبه بالواقع حين لم يبق مرجح إلّا هو.

فليست الشهرة والأكثرية لهما دورٌ في الاتباع إلّا أن تحملا برهاناً على أنهما أقرب إلى الحق، إلّا فيما استأصلت البراهين إلّا الأكثرية لأهل الشورى وهم أهل الرأي، المتوفر فيهم صلاحيات الشورى كما فصلناها في آية الشورى.

إلى هنا اتباع الأحسن من المفروض الذي لا محيد عنه، وقد يجري دون فرض في الواجبات والمندوبات التخييرية، فاتباع الأحسن فيها أحسن وليس لزاماً يؤثم بتركه ﴿وَاللَّهُ يَهَدِى مَن يَشَاكُ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾(١).

ومن اتباع أحسن القول - بعد العلم والعمل والعقيدة - نشره كما استمع «فيحدث به كما سمعه ولا يزيد فيه ولا ينقص منه» (٢) وقد تعنيه ﴿أَحْسَنَهُو ﴾ فيما عنت، أنه أحسن الاتباع بعد أحسن القول (٣).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٤٨٢ ح ٣٤ علي بن إبراهيم بسند عن أبي بصير قال قلت لأبي عبد الله عليه الله على الله

<sup>(</sup>٣) ففي ﴿ أَحْسَنَهُ ۚ ﴾ المعنيان – أحسن القول وأحسن الاتباع مهما كان الثاني على هامش الأوّل.

هؤلاء ﴿ لَهُمُ الْشَرَىٰ ﴾ وهم «عبادِ» ببشارة بعد الأولى و﴿ أُولَتَهِكَ الَّذِينَ هَدَنُهُمُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ بُشرَيان بَعدهما سمة العبودية ﴿ لَمُمُ اللَّهُ مَنْ أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ . فَبَشِرْ عِبَاذِ ﴾ ثم الهداية الإلهية ﴿ هَدَنُهُمُ اللَّهُ ﴾ ثم ﴿ وَأُولَتِهَكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ .

وهذه الخمس ليست لمن سواهم، استمعوا القول ولم يتبعوا أحسنه، أم لم يستمعوا أمَّن ذا من الخارجين عن هذه الشروطات الخمسة، وإن لم يكونوا سواء في الضلالة وسقوط الألباب.

فهذه الآية هي الوحيدة في سائر القرآن بياناً لفرض الاجتهاد والتقليد كلِّ على شروطه، يجمعهما ﴿فَيَـتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۖ ولا تدل آية الذكر إلَّا على مطلق السؤال ﴿إِن كُنتُر لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فلتقيَّد بآية الأحسن، ثم لا حاجة إلى تكلُّفات عقلية أم روائية، ضعيفة الدلالة، متعارضة الأدلة، فإنما العلم ثلاثة كتاب وسنة ولا أدري!

والتقليد الأعمى دون حجة شرعية، ولا سيما إذا كان خلاف الكتاب والسنة، هو من زمرة عبادة الطاغوت، وإن لم يكن المقلَّد طاغوتاً، حيث التقسيم الثنائي يخرجه عن اللب والهدى، فهو داخل في عبادة الطاغوت مهما اختلفت دركاتها.

أم إنه بين عبادة الطاغوت وبين اتباع أحسن القول، فالتقسيم إذاً ثلاثي أماذا؟

وخلاصة القول في الآية أنها تحريضٌ على الاجتهاد في الحصول على أحسن القول حسب المستطاع، وتحريك للمسلمين بحركة دائبة نحو الحسنى في المعارف والعقائد والأعمال!.

﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَهُ ٱلْعَدَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ ﴿ ﴾:

الرسول ﷺ كان حريصاً على هدى الضالين والمنحرفين وهم مصرون على ما هم وهو متحسّر، وهنا الله يريحه عن عبثه ويسقط عنه تكلّف الدعوة

حين لا تشمر ﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ﴾ دونما بداء منه ولا من الله - أنت تتكلف في هداه ﴿أَفَأَنَت تُنقِدُ مَن فِي ٱلنَّارِ﴾ حيث يعيش نار الضلالة فإلى نار الجحيم؟

﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱلْقَوَا رَبَّهُمْ لَمُمْ غُرَفٌ مِن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّنِذِيَّةٌ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلأَنْهَارُّ وَعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ ﴾ :

أهل الطغوى حقت عليهم كلمة العذاب، ولأهل التقوى كلمة الثواب، ومن ذلك الهم غرف مبنية من فوقها غرف، في جنات الخلود ومن قبلها في جنات البرزخ، والغرفة هي المنزل الرفيع، وما أجملها إذا كانت ﴿ مِن فَرِقَهَا غُرُفُ ﴾ قصوراً طباقاً عالية ﴿ بَحْرِي مِن تَحْيِهَا ٱلأَنْهَرُ ﴾ ومن فوقها الأشجار، أتراها بماذا بنيت ومن ذا يبنيها؟ يبنيها الله برحمته كما تبناها أهلوها بتقواهم، تُبنى لهم كما يشتهون ولديه مزيد ﴿ . . . وَهُم فِي ٱلْغُرُفَاتِ عَامِنُونَ ﴾ (١) ﴿ وَاللَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَنُهُوّتَنَهُم مِن ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِي مِن تَحْيِهَا ٱلأَنْهَاثُ خَلِدِينَ فِهَا فِيعَم أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴾ (١) خَلِدِينَ فِها فَعْم أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴾ (١) خَلِدِينَ فِها فَعْم أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴾ (١) .

وبماذا يبنيها الله تعالى، نسمع الرسول على يقول: «بناها الله لأوليائه بالدر والياقوت والزبرجد سقوفها الذهب محبوكة بالفضة...»<sup>(٣)</sup> ﴿جَرِى مِن

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٤٨٢ ح ٣٦ القمي في الآية قال حدثني أبي عن العسن بن محبوب عن محمد ابن إسحاق عن أبي جعفر على قال: سأل علي على رسول الله على عن تفسير هذه الآية بماذا بنيت هذه الغرف يا رسول الله على ؟ فقال: يا على تلك غرف. . . لكل غرفة منها ألف باب من ذهب على كل باب منها ملك موكل به وفيها فرش مرفوعة بعضها فوق بعض من الحرير والديباج بألوان مختلفة حشوها المسك والعنبر والكافور وذلك قول الله: ﴿وَفُرْشُ مَرَوْمَةُ ﴾ [الواقِمَة: ٣٤] فإذا دخل المؤمن إلى منازله في الجنة وضع على رأسه تاج الملك والكرامة وألبس حلل الذهب والفضة والياقوت والدر منظوماً في الإكليل تحت التاج وألبس سبعين حلة حرير بألوان مختلفة متوجة بالذهب والفضة واللؤلؤ والياقوت الأحمر وذلك=

تَخِبًا ٱلأَنْهَدُ في أرض الجنة رحمة فوقية وأخرى تحتية خلاف ما لأهل الطغوى: ﴿ أَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن النّادِ وَمِن تَعْلِيمٌ ظُلَلُ ﴾ ألا فاعتبروا يا أولي الطغوى: ﴿ أَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن النّادِ وَمِن تَعْلِيمُ ظُلَلُ ﴾ ألا فاعتبروا يا أولي الأبصار! ألا فانظروا ﴿ وَعَد اللّهِ عَرون ﴿ لا يُحْلِفُ اللّهُ الْمِيعَادَ ﴾ لأي من زمر الجنة وزمر النار، كسنة دائبة دون تخلف قيد شعرة، خلاف وعد الشيطان حيث يخلف وعده في الدنيا وفي الآخرة.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآهُ فَسَلَكُهُ يَنَابِعَ فِ الْأَرْضِ ثُمَّ بُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا تُخْلِفًا اَلْوَنْهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَنَهُ مُصْفَكًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاعًا إِنَّ فِ ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَنْبِ ﴾:

﴿ أَنْزَلَ ﴾ هنا دون «ينزِّل» تدل على نزول سابق، فهو نصيب الأرض من ماء السماء حينما كانت يابسة عطشى، فروِّيت بماء السماء: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآةً بِقَدْرٍ فَأَشَكَنَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا كُلَ ذَهَاجٍ بِدِ لَقَدِرُونَ ﴾ (١).

ورؤية ذلك الإنزال هي علمية كشهود، تخص حضرة صاحب الرسالة العظمى على ثم تعم كل من يعلم أن ماء الأرض كله من السماء، على ضوء الوحي، أم الكشوف العلمية التي أثبتته.

﴿ أَنْزَلَ . . . فَسَلَكُمُ يَنَكِيعَ فِ الْأَرْضِ ﴾ والسلوك هو النفوذ في الطريق، وقد نفذ الماء في الأرض فأصبح ينابيع تنبع من تحتها ماءً صافياً ضافياً بلا كَدَر ولا ضرر، بعدما أخذ من الأرض بفضائها كل ضرر وكدر، فالأرض مِصفاةً لمياهها .

قوله: ﴿ يُحَلَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُؤْلُؤُا وَلِبَاشُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [فاطر: ٣٣] فإذا جلس المؤمن على سريره اهتز سريره فرحاً فإذا استقرت بولي الله منازله في الجنة استأذن عليه الملك الموكل بجنانه ليهنئه بكرامة الله إياه فيقول له خدام المؤمن ووصفاؤه مكانك فإن ولي الله قد اتكى إلى أريكته وزوجته المحوراء العيناء قد ذهبت إليه فاصبر لولي الله حتى يفرغ من شغله قال: فتخرج عليه زوجته المحوراء من خيمتها تمشى مقبلة وحولها . . . .

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٨.

وهذه الينابيع بين فوارة أرتزية، وفائرة فوق الأرض، أم تتكشف آباراً تحت الأرضية، ويد الله تمسكه فلا يضيع ويذهب في الأغوار البعيدة بحيث لا تنال الأيدي البشرية!

﴿ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرَّعًا تُخْلِفًا أَلْوَنُهُ ﴾ بذلك الماء المنزل من السماء (١) من عيونه وآباره وأنهاره وأمطاره، دون خصوص الينابيع حيث لا تكفي ولا تتوفر في كل أكناف الأرض ومناكبها.

أم إنه الينابيع للأغلبية الساحقة من تروية الأرض بها ولا حصر هنا ينافي تروِّيها بالأمطار، ولكنه لا يناسب إفراد الضمير إلَّا بتأويل ماء الينابيع وهو عليلٌ.

وهل إن ﴿ زَرْعًا ﴾ يخص نبتاً على غير ساق؟ وهو يُخرج كلَّ نبت بساق ودون ساق! والزرع لغوياً هو مطلق الإنبات! إلَّا أن في مقابلته بالأشجار دليلاً على اختصاصه بغير الأشجار كما في آيات عدة (٢) ولكنه دون مقابل قد يعم الأشجار، كالظرف والمجرور إذا اجتمعا افترقا وإذا افترقا اجتمعا، اللهم إلَّا الأشجار حيث لا تعم النبت دون ساق، وعلى أية حال فلا ريب في أغلبية استعمال الزرع في غير الأشجار ولكن قرينة الموقع هنا وعدم اختصاص اللغة بغير الأشجار يعمانه للأشجار، ولكنما الموقع يخصصه عمما عمَّت اللغة لمكان الهَيْج والاصفرار والحطام المتواصل ولا يناسب إلَّا غير الأشجار ﴿ زَرْعًا نُحَنِّها النَّونَةُ ﴾ بماء واحد وتراب واحد مهما اختلف الحب والنوى، أفلا يدل ذلك على تصميم قاصد من إله واحد؟ ﴿ مُمَّ يَهِيجُ ﴾ يجف لحد النهاية في اليبوسة ﴿ فَكَرَنَةُ مُصَفَحًا ﴾ بعد اخضرار ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ ﴾

<sup>(</sup>١) رجوعاً لضمير المفرد إلى «ماء» دون «ينابيع».

 <sup>(</sup>٢) ﴿يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرَّعُ وَالزَّبَوْنَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ﴾ [النحل: ١١] ﴿وَجَنَنَتُ مِنْ أَعْنَبِ وَزَرَّعٌ وَنَخِيلٌ﴾
 [الرّعد: ٤] ﴿جَنَنْتِ مَعْمُوشَنتِ وَغَيْرُ مَعْمُوشَنتِ وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْلِقًا أُكُمْلُهُ﴾ [الانعام: ١٤١]
 ﴿وَحَفَقْتُنَاهُمُا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا﴾ [الكهف: ٣٦] ﴿وَرُرُوعٍ وَخَلِلٍ طَلْمُهَا هَضِيدٌ﴾ [الشُعَرَاه: ١٤٨].

حُطَّلَمَّاً ﴾: فتاتاً من تبن وحشيش: ﴿فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّيَثُمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ مُقْلَدِرًا ﴾ (١).

﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِأَوْلِى ٱلْأَلْبَبِ لَهُ تذكرهم بحكمة واقتدار ورحمة متواصلة، وأن الدنيا دار بلاء وامتحان وممرِّ إلى مقر فخذوا من ممركم لمقركم، وأن الموت هو النهاية، ومن ثم حياة، كما الزرع يموت ثم يحيى على طول الخط، والماء هنا مثلٌ للحياة المبتلاة بزرع واصفرار وحُطام ولكنه باق لا يفنى فكذلك الحياة مهما تغيرت الأحوال باخضرار واصفرار!

﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ۚ أُوْلَٰئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾:

أولو الألباب هم الذين شرح الله صدورهم للإسلام فهم على نور من ربهم، كما استناروا بأنوار فِطَرهم وعقولهم، آيات أنفسية ومن ثم الآفاقية، ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ حيث قست فما تنورت لا استنارة منهم ولا إنارة من ربهم ﴿أُولَٰكِيْكَ فِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴾ يُبين بمظاهر الأقوال والأفعال.

﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ. . . ﴾ خير أم القاسية قلوبهم من ذكر الله؟ لا يستويان! ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ حيث تقسو فلا تلين منه فتطمئن.

الصدر هو برّانية القلب، كما العقل هو برانية الصدر، فإذا كمل العقل تم اللب، وإذا تم اللب انشرح الصدر، وإذا انشرح الصدر تنور القلب وهو آخر المطاف في السلوك إلى الله.

وكما القلب هنا وفي أمثاله هو قلب الروح، كذلك الصدر واللّب واللّب العقل، مهما كان كلُّ في مكانه من سَمِيَّاته، فالعقل في المخ واللب في عمقه، والصدر في الصدر والقلب في القلب، وكلُّ من جنبات الروح حيث يعمها ويحلِّق عليها وهي درجات فوق بعض.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٥٤.

واردات القلوب هي من صادرات الصدور، تصدر عنها إليها فتقلّبها، إنْ خيراً فنورٌ وإن شراً فظلام، فانشراح الصدر بالحق هدى وضيقه عن الحق ضلال: ﴿فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِيكُم يَشْرَحَ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَائِرٌ وَمَن يُرِدَ أَن يُعْنِلُهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَائِرٌ وَمَن يُرِدَ أَن يُعْنِلُهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَائِرٌ وَمَن يُرِدَ أَن يُعْنِلُهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ صَدَرَهُ صَدَيِقًا حَرَبًا كَاللّهُ الرِّجْسَ عَلَى السَّمَالَةُ كَالِكَ يَجْعَكُ اللّهُ الرِّجْسَ عَلَى النَّهُ الرِّجْسَ عَلَى النَّهُ الرِّجْسَ عَلَى النَّهُ الرِّجْسَ عَلَى النَّهِ الرِّجْسَ عَلَى اللّهِ يَوْمِنُونَ ﴾ (١).

فكما ينزِّل الله من السماء ماءً فينبت لهم به زرعاً مختلفاً ألوانه، كذلك ينزل ذِكراً ونوراً تتلقاه الصدور المنشرحة فتلقيها إلى القلوب الحية، دون الصدور الحرِجة الضيقة، والقلوب المقلوبة القاسية، فأين قاسية مظلمة من منشرحة نيِّرة؟

أترى ما هي علامة الانشراح والنور؟ إنها على المروي عن الرسول على المروي عن الرسول التجافي عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود والاستعداد للموت قبل حلول الفوت»(٢).

فه «لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله فإن كثرة الكلام بغير ذكر الله قسوة للقلب وإن إبعد الناس من الله القلب القاسي»(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>Y) نور الثقلين ٤: ٥٨٥ ح ٤٠ عن روضة الواعظين للمفيد روي أن النبي على قرأ ﴿ أَفَنَ شَرَحَ اللهُ صَدَرُو . . . ﴾ [الزُّم: ٢٧] فقال على : إن النور إذا وقع في القلب انفسخ له وانشرح، قالوا: يا رسول الله على ! فهل لذلك علامة يعرف بها؟ قال على : التجافي . . . وفي المدر المنثور ٥: ٣٢٥ أخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة في الآية قالوا: يا رسول الله على ! فهل ينفرج الصدر قال: نعم قالوا هل لذلك علامة؟ قال: نعم التجافي . . . وفيه أخرج ابن مردويه عن عبد الله بن مسعود قال تلا رسول الله على هذه الآية فقلنا: يا رسول الله كيف انشراح صدره؟ قال: إذا دخل النور القلب انشرح وانفسخ قلنا فما علامة ذلك؟ قال: الانادة . . .

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ٣٢٥ - أخرج الترمذي وابن مردويه وابن شاهين في الترغيب في الذكر والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عمر قال قال رسول الله على : لا تكثروا . . . وفيه أخرج ابن مردويه عن عائشة عن النبي على قال : يورث القسوة في القلب ثلاث خصال حب الطعام وحب النوم وحب الراحة .

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبَا مُتَشَيِهَا مَّثَانِى نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاأَةً وَمَن يُضَلِّلُ اللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادٍ ﴾:

أترى تدافعاً بين هذه التي تحكم بكون الكتاب متشابهاً كله، وبين التي تعمّم الإحكام له كله: ﴿ كِنَبُ أُخِمَتَ ءَايَنَكُمْ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ ﴾ (١) وثالثة هي آية التقسيم: ﴿ . . . مِنْهُ ءَايَتُ تُحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ الْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ثُلَا اللهِ الْوَجَدُوا فِيهِ الْخِلِلَافَا كَثِيرًا﴾ (٣) !

الإحكام والتشابه أمران نسبيان، فالقرآن محكم كله قبل تفصيله: ﴿ يَلْكَ الْكِنَدِ الْخَكِيدِ ﴾ (٤) - ﴿ كِنْكُ أُخِكَ اَلِنْكُو ثُمَّ فُصِلَتَ... ﴾ فهو إحكام وجاه تفصيل وقبله، ثم وحكيمٌ كله جملة وتفصيلاً: ﴿ حِحَمَةٌ بَلِغَةٌ فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ ﴾ (٥) ﴿ وَالْقُرْءَانِ الْخَكِيدِ ﴾ حكمة في كيانه أيا كان وأيان، في تفصيله وقبله، في لفظه ومعناه ومغزاه، في بلاغه وبلوغه وحُكمه، وفي أي حقل من حقوله، دون أن يتسرب إليه أمر غير حكيم، أو يتدخل فيه حكيم أو غير حكيم، فحكمه القرآن هي أفضل برهان على رسالة من جاء به ﴿ وَالْقُرْءَانِ النَّمُ سَلِينَ . . ﴾ (١) إ

ثم وهو متشابه كله - وِجاه التهافت والتدافع - تشابَه المثاني: المعاطف، عطفاً لبعض على بعض، وانعطافاً مع بعضه البعض، حيث يفسر بعضه بعضاً وينطق بعضه على بعض ويشهد بعضه لبعض.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ١.

<sup>(</sup>٥) سورة القمر، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة يس، الآيتان: ٢، ٣.

وهو محكم في أمه، متشابه في سواه، إحكام الدلالة على مغزاه تفهماً، وتشابهها لغير البالغ فهمه، دون قصور في الدلالة، ولا عضالة في التعبير، إلا جزالة لأعلى قمم الفصاحة والبلاغة، ولكنها الأفهام درجات، والقرآن يحلِّق على كافة الدرجات، فآية واحدة هي محكمة لمستفسر وهي متشابهة لآخر وما هي إلَّا هيه، على حدِّ المروي عن الإمام الرضا عَلِيَهُ : «المتشابه ما اشتبه علمه على جاهله»!

إنه متشابه المثاني كله، ومتشابه المعاني بعضه، ومحكم المعاني كله، فإنه أحسن الحديث، وقصور الدلالة من أقبح الحديث، وتناقض الأبعاض من أقبح الحديث ولكن:

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ آحَسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ ، لا سواه ، وكل حديث الله أحسن من سواه ، وكما الله نفسه حديث أحسن من سواه : ﴿ فَإِأَيْ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَ اَيَنابِهِ يُوْمِنُونَ ﴾ (١) ولكن أحاديث الله في مختلف الرسالات بين حسن وأحسن ، وهذا القرآن هو أحسن الحديث بقول مطلق ، لا يوازى ولا يسامى طول الزمان وعرض المكان ﴿ وَاتَّبِعُوّا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم . . . ﴾ (٢) .

ولقد عبر عن القرآن بالحديث في اثني عشر موضعاً أخرى في الذكر الحكيم (٣) وهو ما يحدِّث عنه، فمنه ما يَحدُث كسائر الكون، ومنه ما يُحدِث ولا يَحدُث كمكون الكون، يتحدث عن كل محدَث بلسان حال أو مقال وعلى أية حال، فلسان الفطرة والعقل يحدثان عنه، ولسان التكوين

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) وهي هنا و: ٤: ١٤٠ و٦: ٦٨ و٧: ١٨٥ و١٨: ٦ و٤٥: ٦ و٥٦: ٩٣ و٥٣: ٩٥ و٥٦: ٨١ و٨٦: ٤٤ و٧٧: ٥٠ و١٢: ١١١.

والتشريع محدثان عنه، ويتلوه أحسن الحديث، فهو حادث يحدِّث عن كل شيءٍ: ﴿ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ﴾ (١) ويحدِّث عنه كل من كملت عقولهم، إذا فهو ﴿ أَحَسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾: «نوراً لا تُطفأ مصابيحه وسراجٌ لا يُخبؤ توقَّده، وبحرٌ لا يُدرك قعره، ومنهاج لا يَضِل نَهْجه وشعاع لا يُظلم ضوؤه، وفرقان لا يُخمد برهانه وبنيان لا تهدم أركانه»...

ولأنه ﴿أَحَسَنَ ٱلْحَدِيثِ﴾ بقول مطلق فهو - إذاً - آخر حديث من عليا الوحي، لا حديث بعده، فلا شرعة ولا رسالة بعده.

﴿ كِنْبًا مُّتَشَنِهًا ﴾ بعضه ببعض، في ألفاظه ومعانيه، في أغراضه ومغازيه، دونما اختلاف ولا قيد شعرة فإنه ﴿مَثَانِى ﴾: مَعاطف، فآياته كلها لِصقُ بعض، في مواصلات دون أية مفاصلات، وفي تجاوبات دون تهافت وتفاوت، فقد «نَزل القرآن ليصدق بعضه بعضاً فلا تجعلوه يكذب بعضه بعضاً نثراً لآياته نثر الدقل ا!(٢).

ومن تشابه أبعاضه مع بعض انسجام أحكامه ومعارفه في وحدة جامعة تناسب الأجزاء ﴿مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّمَّنِ مِن تَقَاوُنَ ﴾ فأحكامه الفردية تناسب السياسية، وأحكامه الاقتصادية تناسب السياسية، وأحكامه الاقتصادية تناسج هذه وسواها، دون أي صدام والتطام بين حقوله المختلفة صورة، الواحدة سيرة! ومتشابها مع قضية الفطرة والعقل، وحاجيًّات العالمين أجمعين إلى يوم الدين دون إبقاء.

ومتشابهاً مع سائر الوحي مهما كان أحسن منه فإنه ﴿أَحْسَنَ الْحَدِيثِ﴾ ويؤيده ويبشر به سائر الوحي الأصيل.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) من الخطبة ١٩٣ عن الإمام أمير المؤمنين في نهج البلاغة وقد أوردناها بتمامها في مفتتح المجلد الثلاثين.

<sup>(</sup>٣) سورة الملك، الآية: ٣.

ومتشابهاً مع محكمه في هذا التفصيل ﴿ كِنَابُ أُخِكِمَتَ ءَايَنَامُ ثُمَّ نُصِّلَتَ ﴾ (١) نسخة طبق الأصل.

﴿ كِنْبًا مُتَشَيِهًا مَّنَانِى ﴾ وترى ما هي الصلة بين جمع المثاني صفة لمفرد الكتاب؟ علَّها صفة لآياته في مثنياتها كلها، وصفة للكتاب كله في مثانيه كلها، ف «المثاني» جمع المثنية، تعني المعطوف، لانعطافها كلها مع بعض، ولا سيما التي تتحدث عن موضوع واحد، فهي تفسر بعضها بعضاً وتنطق بعضها على بعض، وهي تلائم بعضها بعضاً في مختلف حقولها، مَثْنيَة هنا في اثنتين.

وهي جمع المَثْنى لأنها تثنى على مرور الأوقات وكرور الحاجات فلا تُدرس - ولا تنقطع - دروس سائر الكتب، كما وهي تجدد حالاً بعد حال في فوائده وإشراقاته، فالقرآن يجري كجري الشمس، لا غروب لإشراقه، ولا أفول لإضاءته.

وقد نزلت آياته مثنى، واحدة نزولاً وأخرى تأليفاً: ﴿لَا نُحَرِّكُ بِهِـ لِسَانَكَ لِيَعْجَلَ بِهِـ لِسَانَكَ لِيَعْجَلَ بِهِـ لِللَّا يَعْد نزول. لِتَعْجَلَ بِهِـ لِلَّا يعد نزول.

وهي جمع مثنى الثناء، فالقرآن مُعارِض للثناء عليه في كله بكله، لله وهي جمع مثنى الثناء، فالقرآن مُعارِض للثناء عليه في كله بكله، لله ﴿ إِنَّهُ لَقُرَانٌ كَرِيمٌ ﴾ (٣) ﴿ إِنَّهُ هُوَ قُرَانٌ يَجِيدٌ ﴾ (٤)! وهو في مثانيه المكرورة، وعلى تجدد الحالات والحاجات المعروضة عليه، المستضيئة به، وفي مثاني معاطفه تفسيراً لبعضها البعض، وموافقة لبعضها البعض، وفي مثنى تأليفه الأليف، هو في كل ذلك مثاني ومجالات للثناء، وما أجملها خماسي المعاني للمثاني، مما يحضُّ على الثناء.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١.

<sup>(</sup>۲) سورة القيامة، الآيتان: ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البروج، الآية: ٢١.

فالقرآن العظيم كله مثاني بكل هذه المعاني، مهما كانت لـ ﴿ سَبْعًا مِن الْمَثَانِ ﴾ منزلتها الخاصة بين سائر المثاني ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِن الْمَثَانِ وَالْقُرْهَاكَ الْمَعْلِيمَ ﴾ (١).

﴿ مُّتَشَدِهَا مَّنَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ خوفاً مما قدمت يداهم فهم في وجل وارتعاش وقشعريرة الجلود كخلفيَّة لاقشعرار القلوب ﴿ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ فهم بين خوف مما قدمت أنفسهم، ورجاء مما عرفوا من رحمة ربهم، يعيشونهما طول حياتهم.

فطالما قلب المؤمن يضطرب وجلده يقشعر من الكتاب المتشابه المثاني حين يرى نفسه قاصرة عما يتوجب عليها تجاهه، ويسمع ربه العظيم يكلِّمه، فيغشى قلبه خاشعاً ويقشعر جلده خاضعاً خائفاً وجِلاً.

ولكنه يطمئن بعد ذلك إلى ذكر الله: ﴿ أَلَا بِنِكِ اللَّهِ تَطَمَيْنُ اللَّهُ وَلَا سِمعوا اللَّهُ العظمة والجلال طاشوا، وإذا سمعوا آيات العظمة والجلال طاشوا، وإذا سمعوا آيات الرحمة والجمال عاشوا، فهم بين طيش وعيش، وخوف ورجاء، حيث القرآن آخذ بأزمّة قلوبهم، و«قد سئل الرسول على عن تفسير الترتيل فقال على: حركوا به القلوب» أجل و﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَلَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيّتَهُ فقال عَلَى عَن يستمع القرآن خَشْيَةِ اللَّهِ ... ﴾ (٣)! فالغالب على من يستمع القرآن الخشية والخشوع، مهما لان قلبه وجلده إلى ذكر الله، ولكنه بعد ما مُلىء خشية وانقلاباً «ثم تلين»! فلا تعني الخشية الصعقة «إنما هو اللين والرقة والدمعة والوجل» (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) «تفسير البرهان ٤: ٧٤ عن الكافي بسند عن جابر عن أبي جعفر عَلَيْظَا قال قلت: «إن قوماً إذا ذكروا شيئاً من القرآن أو حدثوا به صعق أحدهم حتى يرى أن أحدهم لو قطعت يداه ورجلاه=

ترى لماذا هنا ﴿إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ وليس كما هناك ﴿ بِنِكِرِ اللَّهِ ﴾ ؟ قد تكون «إلى المحة إلى وقت اللين بعد الاضطراب، إنها تضطرب مقشعرة بكلام الله، فلما سلكوا به إلى ذكر الله، فملئت به قلوبهم، النت بعد اضطراب، فراراً منه إليه، وفراراً من كلامه إلى ذكره ﴿أَلَا بِنِكِرِ اللهِ نَظْمَيْنُ الْقُلُوبُ ﴾ !

أنت تزور عظيماً يكلمك بما يتوجَّب عليك، فتأخذك الهيبة والرهبة لأوَّل وهلة، ثم بعد هنيئة تستكن إليه وتنعطف بعطفه ولطفه، فيلين قلبك بعد اضطراب، وتفرح بعد اكتئاب!

كذلك الله وأحرى بكلامه وفوق خلقه قدر ما يفوق خلقه، يقشعر منه جلدك ثم تلين إلى ذكره ﴿أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ﴾!

و «إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحاتَّ عن الشجرة اليابسة ورقها» (١).

﴿ ذَالِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَأَةً وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادٍ ﴾ ولكن هدى الله وإضلاله ليسا فوضى جزاف، فإنما يهدي الله من يهتدي توفيقاً له في هداه، مزيداً واستمراراً، ويُضل من ضل تركاً له فلا يوفقه ويذره في طغيانه يعْمَه وفي غيه يتردَّد.

﴿ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةً وَقِيلَ لِلظَّلِلِينَ ذُوقُوا مَا كُنْتُمُ تَكْسِبُونَ ۞﴾:

في الاتقاء بالوجه وجهان قد تعنيهما الآية، اتقاءٌ في الدنيا فيوم القيامة ظرف لسوء العذاب، واتقاءً يوم القيامة فهو ظرف الاتقاء.

لم يشعر بذلك فقال: سبحان الله ذاك من الشيطان ما بهذا نعتوا إنما هو اللين والرقة والدمعة والوجل، أقول: يعني علي المناه من الخشية عواناً بين الغشية واللينة، وإلا لكان الأئمة غير خاشين أو هم مغشي عليهم في جميع أحوالهم حيث يعيشون القرآن فيها.

<sup>(</sup>١) المجمع روى عن العباس بن المطلب أن النبي ﷺ قال: . . .

والوجه الأول هو كل الوجه قلباً وقالباً أن يتقي الإنسان يوم الدنيا سوء العذاب يوم القيامة بوجهه الظاهر والباطن، في كل مواجهة لنية واعتقاد أو عمل أماذا، فهو يتقي سوء العذاب بوجهه في كل وجوهه ومواجهاته، هل يستوي هو ومن لا يتقي فهو ظالم ﴿وَقِيلَ لِلظّٰلِمِينَ ذُوقُولُ مَا كُنُهُمْ تَكْسِبُونَ﴾!

والوجه الثاني هو وجه القالب، فلأنه أشرف الأعضاء، مظهر الحُسن والحِسِّ وصومعة الحواس، فإذا اتجه إلى الإنسان عذاب اتقى بيده وسواها من أعضاء وجهّه، حفاظاً على الأشرف الأعلى، حيث فيه حفاظ عليها كلها، ففيه سمعه وبصره وفمه ولسانه، وإذا تعطلت الأعضاء أو عُطِّلت، فاليدان مغلولتان إلى العنق أمَّاذا لغيرهما، فهو - إذا - يتقي بوجهه سوء العذاب حين يُلقى في النار: ﴿أَفَنَ يُلقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَم مَّن يَأْتِي ءَامِنَا يَوْم العنار وجهه، فيتقي بوجهه سوء العذاب وهو الإلقاء مهاناً في النار.

وما أخطره موقفاً ﴿وَوُجُوهُ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ تَرْمَعُهَا قَبْرَةٌ ﴿ الْكَفَرَةُ الْكَانِ مُمُ الْكَفَرَةُ الْفَابِ عِلَمَ الْمَقَلَ كُلُمْ الْكَفَرَةُ ﴿ الْفَالِينَ فَرُوهُوا أَمَا كُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴾ بوجوهكم وكل الوجوه! فوق العذاب: ﴿وَقِيلَ لِلظّلِمِينَ ذُوقُوا مَا كُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴾ بوجوهكم وكل الوجوه! والمعنيان علّهما معنيّان مهما كان الثاني أوجه، والقرآن حمال ذو وجوه فاحملوه على أحسن الوجوه، ومن الأحسن الجمع بين الحسن والأحسن، فإنه أحسن من ذلك الأحسن، اللّهم إلّا أن يختص الحسن بعناية التفسير فغير حَسَن.

ثم يلتفت من مشهد الحاضرين إلى مشهدٍ من الغابرين ليدل على سنة الله في الكافرين، غائبين وحاضرين ليصبح أهل الذكرى من فعلتهم حاذرين.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>۲) سورة عبس، الآيات: ٤٠-٤٢.

﴿ كَذَبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنْدَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ۞ فَأَذَاقَهُمُ اللَّهُ الْخِزَى فِي الْحَيْوَةِ الدُّنَيْأُ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۞﴾:

إن عذاب الدنيا أياً كان ليس إلّا ذوقاً للخزي والعذاب، ﴿وَلَعَلَابُ آلْآخِرَةِ الْحَزَى والعذاب، ﴿وَلَعَلَابُ آلْآخِرَةِ أَكَرَبُ وَاللهِ أَكَبَرُ وَاللهِ اللهِ عَلَى المكذبين ماضية، ومصارع القرون الغابرة شاهدة، ويكفي هذا الذكر لمن يذّكر والله من ورائهم محيط.

﴿ وَلَقَدْ ضَرَ بْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴿ فَرَّمَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ۞﴾:

لا يبقي القرآن ولا يذر مثالاً للذكرى إلَّا ويضربه ﴿لَعَلَهُمْ يَنَذَكَّرُونَ﴾ أمثلة فطرية وعقلية وحسية وكونية أمًّا ذا من أمثال واقعية، دون اختلاق لما لا يكون أم يستحيل.

و «الناس» هنا مَثَلٌ لأفضل محور لوحي القرآن ويتبعه الجن أمّن ذا من المكلفين، إذ ليس القرآن – فقط – كتاب الناس، فلا أقل من أنه للجنة والناس، ومهما كان هناك من المكلفين من هو يوازي الناس، فلأن صُراح الخطاب في القرآن موجّه إلى الناس، فلا ضير أن يصبح الناس فيه هم الأساس.

﴿ فُرَّانًا ﴾ يُقرأ ، وما أسهله تناولاً معجزةٌ تُقرأ ﴿ عَرَبِيًا ﴾ واضحاً بيناً لا تعقيد فيه ، لا تفهّماً فتصديقاً ، ولا تطبيقاً طول الزمن ، فهو عربي في كافة الحقول ، تحويه كافة الفطر والعقول ﴿ غَيْرَ ذِى عِوَجٍ ﴾ في قرآنه وعربيته ﴿ عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوَجٍ ﴾ في قرآنه وعربيته ﴿ عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوَجٍ ﴾ في قرآنه وعربيته ﴿ عَرَبِيًّا المعمور ، فلا يُخلق على الرد ومُضيِّ الزمن وتقدُّم العلوم والعقول ، وتوسَّع الحاجات في مختلف الحقول ، وقد يعنيه ما يروى عن الرسول ﷺ تفسيراً لـ ﴿ عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوَجٍ ﴾ «القرآن كلام الله غير

مخلوق (١) وهو حجة تحكم ولا يُحكم عليه وكما يروى عن علي عَلَيْتُلا «ما حكمتُ مخلوقاً ما حكمتُ إلَّا بالقرآن (٢) ﴿عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ﴾ ولا يطغون، ومن أمثال القرآن:

﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاتُهُ مُتَشَكِمُتُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوبِكِانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾:

الشُّكوس هو العسر وسوء الخلق، فالمتشاكسون هم المتعاسرون المتشاجرون لشِكاسة خُلُقهم، فمِن الشركاء مَن هم العدول المتنافسون وليست إلَّا في حقّ، ومنهم من هم شركاء متشاكسون وليست إلَّا في غير حق، ويضرب الله هذا المثل الأمثل لرجل الشرك ورجل التوحيد، فالمشرك هو كعبد يملكه شركاء متشاكسون، موزَّعاً بينهم فيه يتخاصمون، حائراً لا يستقر على منهج، وماثراً لا يقر على مدخل واحد ومخرج، لا يملك إرضاءهم أجمع فهم عليه ساخطون.

وهكذا يكون دور المشرك في اتجاهاته ولا سيما بين الطواغيت، يعيش عيشة متناقضة متباغضة، لا يدري من أيِّ إلى أيِّ.

ويتلوه الذي يعبد نفسه ويعبد ربه إلهين اثنين، مهما كان موحِّداً في التأليه، فإنه مشرك بالفعل في أعماله واتجاهاته لا يهدف هدفاً واحداً.

ثم المراثي الذي يعبد ربه رثاءَ الناس ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (٣) فثالوث الإشراك منحوس حسب مختلف دركاته، في حياة رذيلة مضطربة تُخرج الإنسان عن وحدته إلى كيان ممزَّق مفرَّق.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣٢٦ - أخرج الديلمي في سند الفردوس عن أنس عن النبي في الآية قال: . . . أقول: و«غير مخلوق» علّه من الاختلاق أم الخلق العتيق، ألّا يخلق على مر الدهور!

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج ابن أبي حاتم في السنة والبيهقي في الأسماء والصفات عن الفرج بن زيد الكلاعي قال قالوا لعلى عليها : حكمت كافراً ومنافقاً فقال: . . .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١٠٦.

والموحد هو كعبد سَلَماً لرجل، إذ يملكه سيد واحد، عالماً طلباته، متوجهاً إلى مرضاته، فهو في راحة عن تناقض الحياة وتضاد الطلبات، فالقلب المؤمن بحقيقة الإيمان هو الذي يقطع رحلات الحياة على هدى واضحة، إذ لا يعرف ولا يهدف إلّا مصدراً واحداً ومصيراً ومسيراً واحداً منحاً ومنعاً، فتستقيم اتجاهاته في مختلف الحقول إلى هذا المبدأ المصير، عابداً له وحده، ومعلّقاً آماله وأعماله عليه وحده، معلّقاً يديه بحبل واحد يشد بكل إمكانياته عروته، يعيش في الأرض متطلعاً إلى إله السماوات والأرض، رافضاً سواه وراءه ظهرياً.

﴿ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً ﴾ حتى يستويان ممثّلاً ؟ فذلك في جحيم الحياة الدنيا قبل الآخرة ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾ على وحدته وأمره بتوحيده توحيداً لاتجاهات الحياة نحو الكمال ﴿ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ مدى نحوسة الشرك واكتثابه، وطيبة التوحيد واكتسابه.

وترى إذ ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾ فمرفوع عنهم تكليف التوحيد حيث «رُفع ما لا يعلمون»؟ كلّا! حيث الجهل هنا متجاهِل عامد، ومتعاضِل شارد، وكيف لا يعلمون وهذا من أوضح موارد العلم لمن له مُسكة حتى المجانين، فضلاً عن العقلاء العارفين، ولذلك ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (١)!

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٤٨٥ عن المجمع وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بالإسناد عن علي عليه أنه قال. . . وفي معاني الأخبار بإسناده إلى عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر عليه عن أمير المؤمنين عليه مثله .

رسالة الله كما هو من الأئمة المعصومين علي الله العلماء الربانيون، مهما كان الإشراك في هذا المربع دركاتٍ حسب الدرجات.

## ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴿ ﴿

«ميت وميتون» في صفة مشبهة دالة على ثبات، دلالة على أن الموت لزام لهم كلِّهم لا يفلت عنه فالت مهما كان نبياً وحتى أنت يا سيد الأنبياء (٢).

ولا يعني الموت هنا الفوت، وإنما موت الأبدان حقيقة بخروج الأرواح، وذوق الموت للأرواح تخلصاً عن الأبدان وهي أحياء في البرزخ ثم في القيامة الكبرى، وهناك فارق بين «من شاء الله» وسواهم، أنهم لا يُصعقون ويَفزعون يوم الصعقة الموت عن البرزخ، فإنه كموت الأرواح: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلضَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّكَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ (٣).

ليس الموت آخر المطاف في رحلة الحياة، إنما هو حلقة بعدها أصل الحياة ﴿ يَلْتَتَنِي قَدَّمُ لِيَاتِي ﴾ (٤) وهنالك اختصام العباد المشركين كما كانوا يختصمون في الدنيا في مواليهم وفيما بينهم: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِهَا يَغْنَصِمُونُ ۚ ۞ تَاللّهِ إِن كُنّا لَغِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ۞ إِذْ نُسَوِيكُم بِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾ (٥) ﴿ لَا تَغْنَصِمُواْ لَدَى وَقَدْ

<sup>(</sup>١) المصدر عن روضة الكافي بإسناده عن أبي جعفر علي في الآية قال: أما الذي فيه شركاء متشاكسون فلأن الذي يجمع المتفرقون ولايته وهم في ذلك يلعن بعضهم بعضاً ويبرأ بعضهم من بعض فأما رجل سلم لرجل فإنه الأول حقاً وشيعته. . .

<sup>(</sup>٢) المصدر ٤٩ في عيون الأخبار بإسناده قال قال رسول الله على لما نزلت هذه الآية ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴾ [الزَّمَر: ٣٠] قلت: يا رب أتموت الخلائق كلهم وتبقى الأنبياء؟ فنزلت ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَهِمُ أَلَيْوَتُ ثُمُّ إِلَيْنَا نُرْجَعُونَ ﴾ [المتنكبوت: ٥٠] أقول: لا يبقى بعد نص الآية الأولى شك في أنه على يموت مع الباقين حتى يزول بعموم الآية الثانية، فالحديث إذا مركوس أو معكوس أن الثانية نزلت قبل فسأل الرسول على سؤاله فنزلت الأولى نصاً أنه يموت.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الآيات: ٩٦-٩٨.

قَدَّمْتُ إِلَيْكُرُ بِٱلْوَعِيدِ﴾(١) و﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّادِ﴾(٢) اختصاماً متصلاً بين الحياتين دون إمهال ﴿مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَجِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ﴾(٣).

العُبَّاد مَن دون الله يختصمون فيما بينهم وكما يختصم المعبودون، ثم ثالث ثلاثة اختصام العُبَّاد والمعبودين، ثالوث منحوس، ثم اختصام بين الرسل والمرسل إليهم، وبين كلِّ الدعاة والمدعوين: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَرْمِي ٱلتَّخُذُواْ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُولًا ﴾ (٤) وأين اختصام من اختصام؟!

ومن الاختصام ما هو بين الأمة مع بعض في ظلامات «في الدماء» (٥) وسواها، ثم لا خصام بين العدول إلَّا مع سواهم حجاجاً عليهم وتبكيتاً، وحتى الظالم والمظلوم بين الدواب والأنعام (٢) فضلاً عن سائر المكلفين كالزوجين والخَدَمة والمخدومين وأهل الأسواق (٧) والجارين (٨) والأمراء

 <sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٢٨.
 (٢) سورة ص، الآية: ٦٤.

 <sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٤٩.
 (٤) سورة الفرقان، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور ٥: ٣٢٧ أخرج عبد بن حميد عن الفضل بن عيسى قال لما قرئت هذه الآية قيل: يا رسول الله فما الخصومة؟ قال: في الدماء، وأخرج عن الزبير بن العوام قال لما نزلت ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ . . . ﴾ [الزُمر: ٣٠] قلت يا رسول الله ﷺ أينكر علينا ما يكون بيننا في الدنيا مع خواص الذنوب؟ قال: نعم لينكرن ذلك عليكم حتى يؤدّى إلى كل ذي حق حقه.

 <sup>(</sup>٦) المصدر ٣٢٨ أخرج أحمد بسند حسن عن أبي هريرة قال قال رسول الله على: ليختصمن يوم
 القيامة كل شيء حتى الشاتين فيما انتطحتا.

<sup>(</sup>٧) المصدر ٣٢٨ - أخرج الطبراني وابن مردويه بسند لا بأس به عن أبي أيوب أن رسول الشهيئة قال: أول من يختصم يوم القيامة الرجل وامرأته والله ما يتكلم لسانها ولكن يداها ورجلاها يشهدان عليها بما كانت لزوجها وتشهد يداه ورجلاه بما كان يوليها ثم يدعى الرجل وخادمه بمثل ذلك ثم يدعى أهل الأسواق وما يوجد ثمّ دوانق ولا قراريط ولكن حسنات هذا تدفع إلى هذا الذي ظلم وسيئات هذا الذي ظلمه توضع عليه ثم يؤتى بالجارين في مقامع من حديد فيقال أوردوهم إلى النار فوالله ما أدري يدخلونها أو كما قال الله: ﴿وَإِن يَنكُرُ إِلّاً وَارِدُهُما ﴾ [مريم: ٧١].

<sup>(</sup>A) المصدر – أخرج أحمد الطبراني بسند حسن عن عقبة بن عامر قال قال رسول الله ﷺ : أول خصمين يوم القيامة جاران.

والرعايا<sup>(۱)</sup> وحتى الأرواح مع الأجساد<sup>(۲)</sup> فالخصام هناك واقع بين كل ظالم ومظلوم من الجنة والناس والحيوان أمَّاذا؟

﴿ لَهُ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُۥ ٱلْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ ﴿ ﴾:

من كذب على الله أن له شركاء أم لم يوح إلى أحد أمَّاذا من أكاذيب، ثم كذب بالصدق إذ جاءه وحياً وموحى إليه بآياتهما البينات، فمن أظلم منه، إنه في الدرك الأسفل من الظلم كذباً على الله وتكذيباً بما جاءه عن الله، مهما كان له أمثالٌ في دركه.

﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ۞ :

لعل ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ ﴾ وِجاه ﴿ مِنَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ هو الذي جاء الله بكل صدق، صادقاً به وبتوحيده وبأقواله.

كـمـا الـذي «صـدَّق بـه» وِجـاه مَـن ﴿وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُۥ ﴿ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُۥ ﴿ وَاللهِ مَن وحي بمن جاء من رسل، تخاصماً بينهما في بعدين فـ ﴿ أُوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴾ .

ولماذا «أولئك»؟ و«الذي» مفرد؟ علَّه لأن «الذي» يعم الرسول والمرسل إليه، وكلُّ عِدَّةٌ تعم المكلفين المصدقين أجمعين فـ ﴿أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ﴾!.

 <sup>(</sup>١) المصدر - أخرج البزار عن أنس قال قال رسول الله على: يجاء بالأمير الجائر فتخاصمه الرعية.

<sup>(</sup>Y) المصدر أخرج ابن منده عن ابن عباس قال: يختصم الناس يوم القيامة حتى يختصم الروح مع البحسد فيقول الروح للجسد: أنت فعلت ويقول الجسد للروح أنت أمرت وأنت سولت فيبعث الله تعالى ملكاً فيقضي بينهما فيقول لهما إن مثلكما كمثل رجل مقعد بصير وآخر ضرير دخلا بستاناً فقال المقعد للضرير: إني أرى هاهنا ثماراً ولكن لا أصل إليها فقال له الضرير: اركبني فتناولها فركبه فتناولها فأيهما المعتدي؟ فيقولان كلاهما فيقول لهما الملك فإنكما قد حكمتما على أنفسكما يعنى أن الجسد للروح كالمطية وهو راكبه.

فالرسول على جاء كمن قبله بالصدق عن الله، وصدَّق بما جاء به وبما جاء به وبما جاء به وبما جاء به وبما جاء به مَن قبله، والمرسل إليه جاء إليه بالصدق في كيانه ووحيه، وصدق بالصدق الذي جاءت به رسله، فهما على - جمعيتهما - معاً معنيان في أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلمُنَّقُونَ ثَهُ ثم احتمال ثالث أن ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالسِّدْقِ ﴾ هو الرسول ﴿ وَصَدَدَقَ بِهِ فِي هُ هو المرسل إليه (۱).

## ﴿ لَمُ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ :

لهم عند ربهم في مقامات القرب والزلفى ﴿مَّا يَشَآهُونَ﴾ مشية مختارة وليست محتارة، و﴿ذَلِكَ﴾ العظيم العظيم ﴿جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ...﴾ أتراهم إن شاؤوا رؤية الله، أم شاؤوا أن ينالوا درجات الأنبياء، أم شاؤوا زوجات المتقين الآخرين فلهم كل ذلك حيث ﴿لَمُم مَّا يَشَآهُونَ﴾؟

كلَّا! فليسوا ليطلبوا المحال، وهم على علم أن رؤية الله مستحيلة، ومن المجيء بالصدق والتصديق به تصديق أنه لا يُرى: ﴿لَا تُدَرِكُهُ الْأَبْصَدُ ۗ الْأَبْصَدُ ۗ ﴾ الْأَبْصَدُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ (٢).

ثم ولأنهم يعرفون درجاتهم ليسوا ليطلبوا فوقها مما يخص مَن فوقهم فإنه طلب لغير العدل، والطالب ما فوقه من مكانة إما ظالم متطاول، أو جاهل متعاضل، وهم عن هذه الظلامات والجهالات مُبعَدون.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ۱۰۳.

ثم ولأنهم لهم ما يشاؤون من زوجات فلِمَ يشتهون زوجاتٍ آخرين، وهكذا تطلُّب عارم ناشئ إما عن فقدان ولهم ما يشتهون، أو عن طيش وعدوان: «ويخرج أضغانهم» ثم وكل هذه خلاف المجيء بالصدق والتصديق به!

﴿ لِـُكَفِّرَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ أَسُوَأَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾:

﴿أَسُوا اللَّذِي عَمِلُوا ﴾ مما يدلنا على أن المحور المعني في ﴿جَآة بِالصِّدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ السَّوء والأسوأ حتى وصَدَدَقَ بِهِ إلى المرسل إليهم الذين يجوز عليهم السوء والأسوأ حتى يكفّر، دون المرسلين المعصومين، فـ ﴿عَنْهُمْ ﴾ هنا راجع إلى بعض المعنيّ من ﴿وَالَّذِي جَآة بِالصِّدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ إِن كان يشمل الرسل.

ثم و ﴿ أَسَّواً الَّذِى عَمِلُوا ﴾ هو الإشراك بالله قبل الإيمان، حيث المجيءُ بالصدق والتصديق به أحسن الأعمال فيكفِّر الله به أسوأ الأعمال فضلاً عن سوئها، وهذه سنَّة ثابتة بالنسبة للأسوأ قبل الإيمان، ثم وبعده ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَايِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكفِّرُ عَنكُم سَيِّنَاتِكُم ﴾ (١) دون توبة، ويكفر كذلك كبائر السيئات بتوبة وشفاعة، فهذا المثلث من الأسوأ مكفَّر لكرامة الصدق والتصديق به، ثم ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢) وهو الصدق والتصديق به، ثم ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمُ أَجْرَهُم والتكفير العظيم، وكل ذلك من فضله العميم.

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ۚ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ وَمَن يُصَّـٰ لِلِ اللَّهُ فَمَا لَمُ مِن مُضِلِّ أَلَيْسَ اللَّهُ بِمَزِيزٍ ذِى ٱنِفَامِ ۞ : لَمُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللَّهُ بِمَزِيزٍ ذِى ٱنِفَامِ ۞ :

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٧.

من أسباب النزول أنهم قالوا للنبي ﷺ لتكُفَّن عن شتم آلهتنا أو لنأمرنها فلتُجنَّنك فنزلت (١).

إن الله يكفي عباده الصالحين من نبيين ومتقين - على درجاتهم - من بأس الكافرين المتربصين بهم دوائر السوء، فأكفى الكفاية - إذا - هو لأكفى النبيين ﴿ فَلَبَكُنِيكُمُ اللَّهُ وَهُو السَّعِيعُ الْمَكِلِيمُ ﴾ (٢) ﴿ وَاللَّهُ مُرَّمُ نُورِهِ وَلَوْ كَالْكَفِيمُ اللَّهُ مُرَّمُ نُورِهِ وَلَوْ كَالْكَفِرُونَ ﴾ (٣) .

إن هناك معركة مصيرية بين الداعية إلى الحق والقوى المضادة المرجفة لقلوب خوت أم تكاد، والله واعدٌ عباده الصالحين أن يكفيهم في كل بأس ينال من ساحة الرسالة والإيمان مهما كان برحمة الاستشهاد.

﴿ وَيُحْوِّفُونَكَ بِاللَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾! وكل من سواه ليس إلَّا دونه، وعبد الله لا يخاف في سبيل الله إلَّا الله دون مَن دونَه و «من خاف الله أخاف الله منه كلَّ شيءٍ ومن لم يخف الله أخافه الله من كل شيءً (٤).

أترى بعدُ أن هناك كافياً إلَّا الله، والكفاية تعني الاعتناء لحد عدم الحاجة إلى غير الكافي؟ كلَّا! إنما الكافي هو الله دون سواه حيث الكفاية تعني تمام الربوبية ولاية ﴿وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَلِيًا﴾ (٥) وعلماً ﴿وَكَفَىٰ بِاللّهِ عَلِيمًا﴾ (٦) ووكالة ﴿وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَكِيلًا﴾ (٧) وشهادة ﴿وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَكِيلًا﴾ (٨) وخبرة وبصيرة

<sup>(</sup>۱) المصدر أخرج عبد الرزاق وابن المنذر عن قتادة قال قال لي رجل قالوا للنبي ﷺ : . . . وعنه قال: بعث رسول الله ﷺ خالد بن الوليد ليكسر العزى فقال سادنها وهو قيمها : يا خالد إنى أحذركها لا يقوم لها شيء فمشى إليها خالد بالفاس وهشم أنفها .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٣٧. (٣) سورة الصف، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا عنه ﷺ.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>A) سورة النساء، الآية: ٦٩.

﴿ وَكُفَىٰ بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ (١) وحسساباً ﴿ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴾ (٢) وهداية ونصرة: ﴿ وَكَفَى بَرَبِكَ هَادِينَا وَنَصِيرًا ﴾ (٣) وقوة وعزة: ﴿ وَكَفَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالُ وَكَانَ اللّهُ قَوِيبًا عَزِيزًا ﴾ (٤) وشهادة على كل شيء: ﴿ أَوَلَمَ يَكُفِ بَرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُل شيء: ﴿ أَوَلَمَ

أترى هذه الصفات الأثنتي عشرة التي هي لزام الكفاية، توجد في غير الله، وحتى محمد الثنائي عشر الله حتى يصح الدعاء المختلق «يا محمد يا علي اكفياني فإنكما كافياي» مهما صح «وانصراني فإنكما ناصراي» حيث الكفاية أخص من النصرة! إن ذلك لا يشبه شرعة القرآن وسنة نبي القرآن، ف (آيش لك مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ) (١)!



سورة الإسراء، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ١٢٨.

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنَ اللَّهُ قُلْ أَفْرَءَ يَشُد مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّمِ ۗ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُنَ مُنسِكَتُ رَحْمَتِهِ أَلَ حَسْبِي اللَّهُ عَلَيْهِ يَنَوَكَّلُ ٱلْمُتَوِّكِلُونَ ۞ قُل يَنقَوْمِ ٱعْـمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنِّي عَلِمِلًّا فَسَوْفَ تَعْلَمُونٌ ﴿ مَن يَأْتِيهِ عَذَاتُ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمُ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَن ٱلْهَــَكَـكُ فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَمَاۤ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ۗ اللَّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِكَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِكُمُّ فَيُمْسِكُ الِّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَئَتِ لِفَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴿ أَمِ الْمَحَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ۞ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ۗ لَّهُ مُلَكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحْدَهُ ٱشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيِّبِ وَالشَّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُولَ فِيهِ يَغْنَلِفُوكَ ﴿ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعْتُم لَأَقْنَدُوْا بِهِـ، مِن شُوَّةِ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ وَبَدَا لَمُهُم مِّنَ ٱللَّهِ مَا لَمُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ۞ وَبَدَا لَمُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِـ

﴿ وَلَهِن سَٱلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُكِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَرَهَ بَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَك مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ مَّل حَشِيىَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَيِّلُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَيِّلُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُتَوْلِكُ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَيِّلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ لِيَوْكَلُ الْمُتَوْلِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَوْلِكُونَ اللَّهُ الْمُتَوْلِكُونَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ لِيَوْكَانِكُ اللَّهُ الْمُتَوْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ لِيَوْمُنَاكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَوْلِكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ لِيَّالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

هذا من أسؤلة الحجاج على المشركين المقرين أن الله هو خالق السماوات والأرضين، فلماذا - إذاً - يدعون مِن دون الله من يُخلق ولا يَخلق، ولا يكشف ضراً يريده الله، ولا يمسك رحمة يرسلها الله ﴿قُلْ حَشِيى الله ﴾ في كشف ضر وإرسال رحمة، وكفاني الله عن كل بأس وزحمة وهليه لا سواه ﴿ يَوَكُلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ .

فلماذا يخاف عبد الله ومن ذا يخاف وهو في سبيله إلى الله؟ فقد انقطع الأمل عن سواه وانقطع الخوف والجدل، إذ ليس له بدل إلا جنابه المتعال، فهو كاف عبدَه، وهو الرقيب على عبده، وهو الوكيل لعبده، وهذه هي الطمأنينة دون خيفة، والثقة دون زعزعة، والمضي في سبيل الله حتى النهاية دونما تخلف قيد شعرة.

ولفظة غير ذوي العقول «ما» وضمير الجمع المؤنث الراجع إليه «هن» تعريضان بأن ما يدعى من دون الله لا يَعقل، وهو في الأصنام والأوثان

مشهود، وفي الطواغيت معهود، حيث الطغيان على الله خلاف العقل، ثم في الملائكة والنبيين مردود، فإنهم لا يتقبلون أن يُعبدوا من دون الله، فكأنهم لا يعقلون عبادتهم إذ هم ناكرون! هم كانوا يخوِّفون الرسول في بَمَن دون الله، وهو يخوِّفهم ونفسه بالله ﴿إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِغُرِّ هَلَ هُنَّ كَنْشِفَتُ ضُرِّمِةٍ...﴾؟ ثم يرسلهم إلى مكانتهم أن يعملوا على حدها هذه:

﴿ قُلْ يَنَقُومِ ٱعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنِّ عَلَمِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونٌ ﴿ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ مُقِيمُ ﴿ إِنَّ عَلَيْهِ مَذَابُ مُقِيمُ ﴿ إِنَّ عَلَيْهِ مَذَابُ مُقِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَذَابُ مُقِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ أَعْمَلُوا ﴾ ضدي وخلاف ما أوحي إلى وأرسلت به إلىكم ﴿ عَلَىٰ مَكَانَئِكُم ﴾: منزلتكم وإمكانيتكم (١).

﴿ آَعْ مَلُواً... ﴾ فـ ﴿ إِنِّ عَكِمِلُ ۗ على مكانتي، معاركة صاخبة كلَّ على مكانته، رغم أني وحدي وأنتم كثرة، أنتم لكم أموال وليست لي أموال... ﴿ فَسَوَّفَ تَعْلَمُونٌ ﴾ عين اليقين، وليس بعد الموت فحسب بل وفي الدنيا ﴿ مَن يَأْتِيهِ ﴾ منا ﴿ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴾ هو عليه لزام دون فكاك.

وهذه مباهلة عملية مع الذين لا تنفعهم الدعوة بأيَّة حجاج إلَّا مزيد لجاج، وهذه نهاية المطاف لداعية الحق حينما تبلغ الحجاج ذروته، ولا يتقبل المدعو أية برهنة إلَّا رداً بقوله الزور، وانتفاجةِ الغرور.

﴿إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْكِ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَكَنِ ٱلْهَنكَكُ فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَـلً فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۚ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ۞﴾:

﴿أَنَرُانَا﴾ إنزالاً ﴿ بِٱلْحَقِّيُ ﴾ عليك ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾ ﴿ٱلْكِنَابَ ﴾ بالحق، كتاب حق النزال حق على نبي حق ﴿ فَمَنِ ٱلْمَتَكَابُ ﴾ بمثلث الحق ﴿ فَلِنَقْسِمِ ۖ ﴾ دون أن

 <sup>(</sup>۱) المكانة هي المنزلة وهي الإمكانية، وكلما كانت المنزلة أقوى فالإمكانية أوسع، فهذا تحدً
 ذو بعدين أن كرَّسوا إمكانياتكم على مستوى منزلتكم علماً ومالاً وقوة أمّاذا.

ينتفع به الله ورسوله ﴿وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۖ لا على الكتاب الحق ورسول الحق والمرسل الحق ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ﴾ تجرهم إلى الهدى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِكِئَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ (١). إلى صراط مستقيم

و «للناس» هنا كما في غيرها دليل أنه «هدى للناس» فهم - إذاً -قادرون على تفهُّمه فـ «للناس» تعلُّمه و «للناس» تطبيقه و «للناس» نشره، وأنت رسول الله إلى الناس بكتاب الله «للناس».

﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اللَّهِي لَدَ تَمُتَ فِي مَنَامِهِ ۚ فَيُمْسِكُ ٱلِّق قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰۤ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمِّى ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَنفَكَّرُونَ ۞﴾:

هذه هي الآية الأمِّ دلالة على حقيقة الموت والحياة البرزخية بعد الموت، وتجاوبها بعض الشيء آية الأنعام: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يَنَوَفَنكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرْحَتُم بِالنَّهَادِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُغْضَىٰ أَجَلُّ مُسَمَّىٰ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَيِّكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

أترى أن بينها وبين التي تجعل التوفي لملك الموت: ﴿ قُلْ يَنُوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ. . . ﴾ (٣) والتي تجعله لسائر الملائكة الرسل: ﴿حَتَّى إِذَا جَانَة أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنَا﴾ <sup>(٤)</sup> وأضرابها : ﴿ٱلَّذِينَ لَنَوْفَنُهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ طَيِّبِينٌ ﴾ <sup>(٥)</sup> ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طَالِعِيٓ أَنفُسِمِمٌّ ﴾ (١) ﴿ فَكَيْفَ إِذَا نَوَفَتْهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ ﴾ (٧).

هل إن هنالك تهافتاً ثلاثياً؟ كلَّا! فالمتوفى الأصيل للأنفس كلها طيبةً

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٦٠. سورة القصص، الآية: ٥٦. (1)

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٦١. سورة السجدة، الآية: ١١. (٣)

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٢٨. سورة النحل، الآية: ٣٢. (0)

سورة محمد، الآية: ٧٧. **(V)** 

وظائمة هو الله، والموكّل لذلك كعامل بأمر الله هو ملك الموت حيث يدير شؤون الأموات، ثم الموكّلون تحت إمرته بأمر الله هم رسلٌ من الله! فلا محيي ولا مميت إلّا الله، دون واسطة، أم بوساطة هو في غنى عنها، ولكن المتوفى لا يأهل أن يتوفاه الله دون وسيط.

فقد يتوفى الله دون وسيط من هو أرقى من ملك الموت وأعلى محتداً كالرسول الأقدس على ومن حذى حذوه، وليس حضور ملك الموت بمحضره حين التوفي إلَّا تشريفاً والمتوفى هو الله: ﴿وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِى نَوِدُهُمْ أَوْ نَنُوْتَنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾ (١).

«أما ملك الموت فإن الله يوكله بخاصته ممن يشاء من خلقه ويوكل رسله من يشاء من خاصته ممن يشاء من خلقه يدبر الأمر كيف يشاء وليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسره لكل الناس لأن فيهم القوي والضعيف ولأن منه ما يطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله إلّا أن يسهّل الله له حمله وأعانه عليه من خاصة أوليائه وإنما يكفيك أن تعلم أن الله المحيي والمميت وأنه يتوفى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكته وغيرهم (7).

هنالك ثلاثية التوفي، من الله للرعيل الأعلى، ومن ملك الموت بإذن الله لمن يتلونهم الخاصة، ومن سائر الملائكة بدرجاتهم لسائر الناس بدرجاتهم أو دركاتهم، وإن كان الله هو المتوفى فيها كلها!

ترى وكيف يصح هذا التقسيم وآية ملك الموت تخاطب ناكري البعث: ﴿ وَقَالُوۤا الَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٨٩٩ ح ٦٥ في كتاب التوحيد حديث طويل عن علي علي الله يقول فيه وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات وأما قوله: - ثم ذكر الآيات المذكورة في المتن - فإن الله تبارك وتعالى يدبر الأمر كيف يشاء ويوكل من خلقه من يشاء بما يشاء، وأما ملك الموت . . .

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة، الآية: ١٠.

اَلْمَوْتِ... ﴾؟ ولكنه يعني التوفي بوسيط وليس إلّا تحت رئاسة ملك الموت بأعوانه الملائكة الآخرين ﴿ اللَّذِينَ نَنُوَظَّهُمُ ٱلْمَلَئِكَةُ طَبِّيِينٌ ﴾ أو ﴿ ... ظَالِينَ أَنفُسِمٍ مَّ الْمَلَئِكَةُ طَبِّينِنٌ ﴾ أو ﴿ ... ظَالِينَ أَنفُسِمٍ مَّ فَإِنهما تفسران توفي ملك الموت أن ليس كله بيده دون وسيط، وكما تفسران مع سائر الآيات ﴿ اللَّهُ يَتُولَى ٱلْأَنفُسَ ﴾ أن ليس كل توفيه دون وسيط.

إذاً فالمتوفى لأطيب الطيبين هو الله، وللخصوص منهم بعدهم هو ملك الموت، ولسائر الطيبين سائر ملائكة الموت، وللظالمين أنفسهم أدنى الملائكة مهما كانوا كلهم معصومين فرالله يُصَطَفِى مِنَ ٱلْمَلَيْكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ اللهُ ال

ثم ما هو التوفي، والأنفس المتوفاة هنا؟

ليس التوفي هو الإمامة نفسها، بل هو أعم منها حيث هنا يطلق على الإماتة: ﴿وَالَّتِي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهِ أَ﴾ وفي أخرى على أخذ الروح والجسم دون إماتة ولا إنامة عن هذه الكرة الأرضية إلى غيرها: ﴿إِذْ قَالَ اللّهُ يَكِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الّذِينَ كَفَرُواً... ﴾ (٢) مع العلم أن المسيح حي يرزق حتى الآن: ﴿وَإِن يَنْ أَهْلِ الْكِنْكِ إِلّا لَيُوْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِيرً وَيُومُ الْقِيكَةِ يَكُونُ عَلَيْمٍ شَهِيدًا ﴾ (٣) وحتى الآن ما آمن به المسيحيون كلهم فضلاً عن أهل الكتاب كلهم، فليكن حياً حتى الآن.

فالتوفي في معنى جامع لهذه الثلاث هو الأخذ وافياً، مهما كان المأخوذ هو الإنسان بروحه وجسمه كما في المسيح عَلَيَهُ أم بروحه ككل كما في الإماتة ﴿ فَأَسْكُونُ فِي الْبُيُوتِ حَتَى يَتَوَفَّنُهُنَ ٱلْمَوْتُ ﴾ (٤) والموت لا

سورة الحج، الآية: ٧٥.

 <sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٥.

يميت، أم بروحه بعضاً كما في الإنامة، فإيفاء الأخذ في كلِّ بحسبه، إيفاءٌ للمأخوذ كوناً وكياناً، أجراً وجزاءً، دونما إبقاء هنا أو هناك، وكذلك الله يتوفى حين يتوفى وبعده، إيفاءً دون إبقاء.

والأنفس هنا ليست هي الأرواح بالأجساد، مهما كان المجموع نفساً، كما كل نفس، اللهم إلّا توفياً لهما بعد توفي الانفصال، فإنهما معاً في حفظ الله دون أن ينضل منهما شيء: ﴿وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَا لَغِي خَلْقِ جَدِيدًم. . . ﴾ ﴿قُلْ يَنُوَفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ﴾ (١) فلولا تعني توفي الجسم مع الروح لما كانت إجابة عن إشكال: ﴿ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ إذ يعنون ضلال البدن بأجزائه.

فهنالك عند الإماتة توفيان متداخلان فـ ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَى ٱلْآنَفُسَ حِينَ مَوْتِهَ ﴾ إذ يفصل الروح بكامله عن البدن، ويحفظهما بكاملهما عن الضياع والضلال، وقد لا تعني آية التوفي هذه إلَّا الأول، ولا سيما أن النوم أيضاً هنا توفي ولا يؤخذ فيه الجسم.

إذاً فالأنفس في توفي الإماتة هي الأرواح بكاملها دون إبقاء، من إنسانية وحيوانية ونباتية، فهي تموت بذلك التوفي ﴿حِينَ مَوْتِهَا﴾ ولا يعني موتها فوتَها، وإنما انفصالها عن أجسادها وبطلان تصرفاتها فيها، وإلّا فهي أحيى مما كانت في الحياة الدنيا، كما أن موت البدن – وهو ميت في نفسه – يعني انفصال الحياة عنه وبطلان انصرافه بتصرفات الروح، وأين موت من موت؟

النفس تذوق الموت لانفصال ولا تموت ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآهِقَةُ ٱلْمُوْتِ ﴾ (٢) فما موتها هنا وفي أمثالها: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (٣) إلَّا

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٤٥.

ذوقاً للموت، أو يعني موت أبدانها اللَّهم إلَّا هنا حيث ﴿ يَتُوَلَّى ٱلْأَنفُسَ ﴾: الأرواح ﴿ عِينَ مَوْتِهَ ﴾ .

﴿وَالَّتِى لَمْ تَمُتَ فِى مَنَامِهِ كَأَ كَذَلَكُ الله يتوفاها، ولكنها ليست النفس الروح بتمامها، بل هي الروح الإنسانية المديرة المدبرة لحياة اليقظة، ثم تبقى الحيوانية والنباتية إبقاءً لأصل الحياة نمواً وانهضاماً لغذاء وتنفساً دون تحسّس، فمعنى توفي النفس النائمة – إذاً – هو اقتطاعها عن الأفعال التميزية والحركات الإرادية كالعزوم والصعود وترتيب القيام والقعود وسائر الأفعال الاختيارية.

وبدمج النباتية في الحيوانية، وهي لزامها - فلأقل تقدير - لكل إنسان نفسان متحدتان متمازجتان في حياة، ثم تنفصل الإنسانية في حياة النوم، برزخا مؤقتاً حتى اليقظة، وتنفصلان عنه عند الموت فتعيشان دون هذا البدن في الحياة البرزخية، وفي القيامة حياة أرق وأرقى!

ثم بالنسبة لهذه التي لم تمت في منامها ﴿ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ يمسك النفس الإنسانية المتوفاة لكيلا تنجذب إلى الحيوانية المبقاة، حيث الإمساك يلمح إلى التجاذب بينهما للالتحام، تداوماً للحياة الدنيوية، فلولا الإمساك لانجذبت الإنسانية إلى الحيوانية، وبالإمساك ينعكس الانجذاب: ﴿ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ الْمَسَاتُ .

فالتلاحم بين نفسي الإنسان لزامُ حياتهما هنا وفي البرزخ، فلا تعيش الإنسانية دون الأخرى، فـ «ما من أحد الإنسانية دون الأخرى، فـ «ما من أحد ينام إلَّا عرجت نفسه إلى السماء وبقيت روحه في بدنه وصار بينهما سبب كشعاع الشمس فإن أذن الله في قبض الأرواح أجابت الروح النفس وإن أذن

الله في رد الروح أجابت النفس الروح. . . ٣<sup>(١)</sup> وسبب كشعاع الشمس أحسن تعبير عن التجاذب بينهما على فصال، فضلاً عن حالة الاتصال!

فكما ﴿ اللّهُ يَتُوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ بتمامها، كذلك يتوفى ﴿ وَالَّتِي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهَا ﴾ لأولاها ﴿ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ ﴾ وحسى يستم الموت ﴿ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَى ٓ إِلَى أَجَلِ مُسَمِّى ﴾ رجوعاً إلى الحياة، فقد يتحقق الموت في وصال للنفسين كحال اليقظة، أم في فصال لهما كحال الموت، يتوفى الأولى أولاً بالإنامة والثانية ثانياً بإمساك الأولى حتى تنجذب الثانية إليها.

إذاً فـ «النوم أخ الموت» ومثلٌ له يمثّله كبراعة إستهلال، فإنه تَوفّ كما هو، مهما افترقا بتوفي الروح كله أو بعضه فـ ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنكُم بِٱلَّيْلِ

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: ما من عبد. . . وهو قوله سبحانه: ﴿اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلأَنْفُسَ حِينَ مَوِّتِهِكَا. . . ﴾ فمهما رأت في ملكوت السماء فهو مما له تأويل وما رأته بين السماء والأرض فهو مما يخيله الشيطان وليس له تأويل (البرهان ٤: ٧٧). وفي نور الثقلين ٤: ٤٨٩ ح ٦٤ عن كمال الدين وإتمام النعمة بإسناده إلى داود بن القاسم الجعفري عن محمد بن على الثاني عَلِيمُ الله أمير المؤمنين عَلِيمُ ذات يوم ومعه الحسن بن على عَلِيمُ ا وسلمان الفارسي وأمير المؤمنين متَّكِ على يد سلمان فدخل المسجد الحرام فجلس إذ أقبل رجل حسن الهيئة واللباس فسلم على أمير المؤمنين فرد عليه السلام فجلس ثم قال: يا أمير المؤمنين أسألك عن ثلاث مسائل إن أخبرتني بهن علمت أن القوم ركبوا من أمرك ما أقضى عليهم أنهم ليسوا بمأمونين في دنياهم ولا في آخرتهم وإن تكن الأخرى علمت أنك وهم شرع سواء فقال له أمير المؤمنين ﷺ : سلني عما بدأ لك قال: أخبرني عن الرجل إذا نام أين تذهب روحه؟ وعن الرجل كيف يذكر وينسى؟ وعن الولد كيف يشبه الأعمام والأخوال؟ فالتفت أمير المؤمنين ﷺ إلى أبي محمد الحسن بن على ﷺ فقال: يا أبا محمد أجبه فقال ﷺ: أما ما سألت عنه من أمر الإنسان إذا نام أين تذهب روحه فإن روحه معلقة بالريح والريح معلقة بالهواء إلى وقت ما يتحرك صاحبها لليقظة فإن أذن الله كَتَرَكَّكُ برد تلك الروح على صاحبها جذبت تلك الروح الريح وجذبت تلك الريح الهواء فرجعت الروح فأسكنت في بدن صاحبها وإن لم يأذن الله ﷺ للله الروح على صاحبها جذب الهواء الريح وجذبت الريح الروح فلم ترد إلى صاحبها إلى وقت ما يبعث. . .

وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْطَىٰ آجَلُّ مُسَمَّىٰ... (١) ﴿إِنَّ فِي النوم والموت نجد بينهما ذَالِك لَآيَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ، فحين نفكر في النوم والموت نجد بينهما تقارناً بفاصل يخص الموت، فالنوم – إذاً – آية حسية مكرورة طول الحياة تدل على إمكانية الحياة مع الموت وبعده، معه حيث النائم ميت في نفسه حيَّ في روحه، حياة برزخية أولى، فلتكن في الموت حياة برزخية ثانية بعده وكما النائم يبعث باستيقاظ، كذلك الميت يبعث للحياة الأخرى بنفخ الصور.

وإرسال النفس بعد توفِّيها في المنام قضاء لأجلها، آية إرسالها بعد موتها قضاءً لأجرها.

واليقظة بعد النوم آية أن الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا.

وآية للرحمة المتواصلة الإلهية تقطع عن الإنسان معاذيره كيلا يقول: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَآهُ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَلِّيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا رَبِعُونِ ۞ لَعَلِيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا رَبِعُونِ ۞ لَكَلِّيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا رَبِعُونِ ۞ لَكَلِّيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا رَبِعُونِ ۞ لَكُلِّيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا رَبِعُونِ ۞ (٢).

وكما أن راحة النوم عن حركات التعب ونهضات النصب آية أخرى تُخجل الإنسان أمام ربه إذ يذكِّرها، فليراقب أعماله بعده، وكما ترى في منامك رؤياءات صادقة لمكان تجرد أكثر مما في اليقظة، وهناك تنفتح لك شعبة من الوحي فترى ما لا تراه في اليقظة، كذلك - وبأحرى - بعد الموت حيث تتجرد أكثر من النوم، داخلاً في عالم تمامه الصدق، فترى ما لم تكن تراه في حياتك الدنيا يقظة ونوماً، حيث تُكشف عنك غطاؤك كلها: ﴿لَقَدُ رَبُّ فَنَالَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلنِّيْمَ حَدِيدٌ...﴾ (٣) ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَلْكَ لِنَالَةً مِنْ مَنْكُونَ فَي خَلْلَكَ لَلْكَ اللَّهُمْ حَدِيدٌ... ﴾ (٣) ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ اللَّهُمْ عَلِيدٌ... اللَّهُمْ مِنْ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ اللَّهُمْ عَلِيدٌ... اللَّهُمْ مِنْ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكَ لَلْكُ لَلْكَ لَلْكُولُ لَلْكَ لَلْكَ لَلْكُ لَلْكَ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكَ لَلْكَ لَاللَّهُ مِنْ لَكُنْ فَلَالْكُ لَلْكُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْهُ لَا لَكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَقَالَهُ لَا لَكُنْ مَالِكُ لَلْكُولُكُ لَلْكُولُ لَكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَالْكُولُ لَكُولُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَقَلْلَ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَا لَكُنُكُ لَلْكُولُكُ لَا لَكُولُ لَا لَكُولُكُ لَاللَّهُ لَذَا لَكُولُكُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُكُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَلْكُولُكُ لَلْكُولُكُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَاللْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللَّهُ لَاللْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَاللْكُولُ لَاللْكُلُكُ لَاللْكُولُ لَاللَّهُ لَا لَلْكُلْكُولُ لَاللْكُلُكُ لِلْكُلِكُ لَاللْكُولُ لَاللْكُلُكُ لَلْكُولُكُ لَلْكُولُ لَاللْكُلُكُ لَاللْكُلُكُولُكُولُكُ لَالْكُلُكُ لَالِكُ لَاللْكُلُكُ لَالِلْكُولُ لَالْكُلُولُ لَالْلِلْكُولُ لَال

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآيتان: ٩٩، ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة ق، الآية: ٢٢.

﴿ أَمِ الْخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَآءً قُلَ أَوَلَوَ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيَّكَا وَلَا يَمْلِكُونَ شَيَّكَا وَلَا يَمْلِكُونَ شَيَّكَا وَلَا يَمْلِكُونَ شَيْكًا وَلَا يَمْلُونَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْتِهِ تُرْجَعُونَ ﴾:

اتخذوا من دونه آلهة ﴿أَمِ التَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءً﴾ يشفعون لهم عند الله إذ يقولون: «هؤلاء شفعاؤنا عند الله»؟ «قل أ» تتخذونهم شفعاء ولو ﴿كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا﴾ لأنفسهم فضلاً عمن سواهم ﴿وَلَا يَمْقِلُونَ﴾ فكيف – إذاً – يملكون؟

ثم وليس كل من يملك شيئاً ويعقل هو يملك الشفاعة عند الله، فإن ﴿ لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ في شرعة وتكوين، و﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَمَّلَمُونَ ﴾ (١).

فهو الذي يُمَلِّك الشفاعة من يَمْلِكها على شروطها التي هو قرَّرها لا سواه، فكيف ترجون الشفاعة ممن ليس يملك شيئاً ولا يعقلون، وحتى إذا ملكوا وعقلوا و ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَمْلَمُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن أَرْتَضَىٰ وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (٣)!

فإنما الشفاعة في مُلك الله وعباده لمن يملك السماوات والأرض ثم إليه يرجعون، وليس إلّا الله وحده لا سواه، ف ﴿ لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ من أيّ كان، لأنه المَبدأ المبدع وإليه المعاد، فكيف يحق لأحد أن يشفع في ملكه وعنده إلّا بإذنه ﴿ مَن ذَا اَلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلّا بِإِذْنِدِ هِ الله المعاد، فكيف يحق لا حد أن يشفع في ملكه

﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِۦ إِذَا هُمْ بَسْتَبْشِرُونَ ۞﴾:

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

كلَّ من الاشمئزاز والاستبشار غاية في بابه،: امتلاء القلب غماً تظهر آثاره في الوجه مغبراً، وامتلاءه سروراً تظهر آثاره في الوجه متهلِّلاً!

وهب هم يشركون بالله ما لم يأذن به الله، فلماذا يشمئزون من ذكر الله وحده ويستبشرون من الذين من دونه، تلك إذا قسمة ضيزى، اشمئزازاً من الإله الأصيل الخالق، واعتزازاً بالشريك المختلق، ذلك بأنهم لا يؤمنون بالآخرة، فلهم ما يشتهون فيما يعبدون، وفي الحق ما هم بمشركين كما يدعون، بل هم موحدون لعبادة شركائهم، رافضون لعبادة ربهم، فهم – إذا فيحس من الملحدين الناكرين لله، العابدين لغير الله.

لا تقل إنهم مشمئزون - فقط - من توحيد الله: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ﴾ ومستأنسون إذا ذكر مع شركائه، فإنهم ﴿وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ فهم يرفضون ذكر الله وحده ومع شركائهم، وإذا ذكروه معهم فإنما الهدف الأصيل شركاؤهم.

وهكذا نرى جماعة من الموحدين، أنهم لا يستأنسون بذكر الله استيناسهم بذكرى رسله وأوليائه، كما لا يأنسون بكتاب الله أنسهم بخليط الأحاديث من الغَث والسمين والخائن والأمين، وهذا شرك خفي في المؤمنين بالله قد يصبح ركاماً فيجلو: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُثْرِكُونَ ﴾ (١)!

﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ عَلِهُمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنتَ تَعَكُّمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَغْنَلِفُونَ ﴿ ﴾:

الحاكمية بين المختلفين تتطلب حيطة علمية بسائر شروطها المتعاضلة المتفاضلة، ولذلك لا يحكم بين عباد الله أصالة إلَّا الله، والرسول رسالة

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٦.

والأئمة ولاية، والعلماء الربانيون - الأقرب منهم فالأقرب إلى ساحة العصمة القدسية - خلافة عن أئمة الهدى ومصابيح الدجى.

﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الذي خلقهما هو أعلم بهما ومَن فيهما كوناً وكياناً وفعلاً وافتعالاً ، وهو ﴿ عَلِمَ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ الحاكم الوحيد القهار بين عباده فيما كانوا فيه يختلفون ، حكماً في الدنيا بشرعته المبينة للحق ، وحكماً في الآخرة ولا رسالة هناك ولا كتاب، اللهم إلَّا كتاب الشرعة والأعمال .

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِى الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَمُ مَعَمُ لَاَفْنَدَوْا بِهِ. مِن شُوَهِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَبَدَا لَمُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْسَبُونَ ۞ وَبَدَا لَمُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞ :

﴿ لِلَّذِينَ ظُلَمُوا﴾ هنا المشركون والناكرون لحياة الحساب فالثواب والنواب والنواب والنواب والنواب والنواب حيث ﴿ وَجَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِهِ يَسْتَهْزِيُّونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشّمَأَزَّتَ قُلُوبُ اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّذِينَ . . . ﴾ كل ظلم و إن الشّمَأَزَّتَ قُلُوبُ اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَأَن لَمْنَةُ اللّهِ عَلَى الطّلِيدِينَ اللّهِ اللّهِ عَلَى الطّلِيدِينَ اللّهِ اللّهِ عَلَى الطّلِيدِينَ اللّهِ اللهِ وَيَبْوُنَهُ عَوْجًا وَهُم بِالْآخِرَةِ كَفِرُونَ . . . ﴾ (٢)

فهم الذين لم يستجيبوا لربهم ف﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنََ وَٱلَّذِينَ لَمَّ يَسَتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَكَ لَهُمْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَبِيمًا وَمِثْلَمُ مَعَمُ لَأَقْتَدَوَا يِهِ أَوْلَتِكَ لَمُمْ سُوّهُ لَيْسَابِ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِئْسَ ٱلْهَادُ﴾ (٣).

وهم السذيسن كسفسروا ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَعَنُواْ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيمًا وَمِشْلَمُ مَعَكُمُ لِيَقْتَدُوا بِهِ. مِنْ عَذَابِ بَوْمِ الْقِيْلَمَةِ مَا نُقْتِلَ مِنْهُمُّ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۗ

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآيتان: ٤٤، ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ١٨.

ثم هنا استحالة في قبول الفداء من بعدين، فـ «لو» تحيل أن يكون لهم ما في الأرض، ﴿فَكَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم قِلْ الْأَرْضِ ذَهَبًا ﴾ (٤) تحيل قبول أي فداء منهم مهما كان أطول الأضلاع في مثلَّثه، هول ملفوف في ثنايا التعبير الرهيب لا حِوَل عنه بأية فداء وإن في صورها المستحيلة وحتى ﴿يَوْدُ اللّهُ عِن مَنْ عَذَابِ يَوْمِينِم بِبَنِيهِ ﴿ وَصَدِجَنِهِ وَأَخِيهِ ﴿ وَفَصِيلَتِهِ الّي تُتُومِهِ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيِعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن فَي صَوَرَهَا وَالْ فَي صَوَرَهَا الْمُستحيلة وحتى ﴿ يَوْدِهِ اللّهُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن فَي صَوَرَهَا وَالْتُهُ وَالْمَالِيّةِ الّي تُتُومِهِ اللّهُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن فَي صَوَرَهَا وَاللّهُ وَالْمَالِيّةِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن فَي اللّهُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ثُمَ يُبْعِيهِ ﴿ إِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللهُ اللللللللهُ الللللل

ومع رد الفداء - لو كان - وبعده ﴿وَبَدَا لَهُم مِن اللّهِ مَا لَمُ يَكُونُواْ يَحْسَبُونَ ﴾ من حق المبدأ والمعاد ووحيه الرابط بين المبدأ والمعاد، فلم يكونوا يحتسبون ذلك المستقبل العتيد الشديد، والاحتساب حكم لأحد النقيضين من غير أن يخطر الآخر بباله، وهو خلاف الحساب فإنه افتعال من الحساب، وتكلُّف كاذب يناقض الحساب، وقد كانوا يحتسبون أن الحياة هي الدنيا، فلم يكونوا يحتسبون أن بعدها أخرى هي أحرى قضية الحساب.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآيتان: ٣٦، ٣٧.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٥) سورة المعارج، الآيات: ١١-١٤.

ثُم ومن ثَم ﴿وَيَكَا لَمُمُ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا﴾ بعد ما كانوا عنها غافلين عمين: ﴿لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ﴾(١).

يوم الدنيا كانت سيئاتهم في احتسابهم حسنات، أم ما كانت سيئات إذ ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِينَ ﴾ (٢) ثــم في يوم الحساب يُكشف الغطاء عما عملوا ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِهِ يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ إذ كانوا يستهزئون بالعذاب الحساب، فنزل بهم ما كانوا يحتسبون! مربع من ركام العذاب دون تفلُّت عنه ولا تلقُّت.

هذه طبيعة الإنسان وسجيَّته، نسيان الله وذكر من سواه، فإذا مسَّه ضُرُّ ولما يحلِّ به - حيث المس ذريعة الحلول - هناك ﴿ دَعَانَا﴾ أن نكشف الضر عنه ﴿ مُمَّ إِذَا خَوَّلَنَهُ نِعْمَةً مِّنَا﴾ : ﴿ فَنِي مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن فَبَلُ ﴾ (٣) و ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾ ! .

فرغم أن ﴿ نِعْمَةً مِنْكَ ﴾ هي مخوَّلة غير مملَّكة ، فهي عطيةٌ مؤقتة فتنة ﴿ بَلَ هِ مَ فِتُ مَنَا ﴾ لا منه ، لا ذاتاً ولا استحقاقاً ، بالرغم من كل ذلك ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ حاصراً هذه العطية الربانية أنها آتية «على علم» مني وخبرة واستحقاق ﴿ بَلْ هِيَ فِتْمَنَةٌ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

أكثر المُنَعمين لا يعلمون أن نعم الله فتنة وكما أن نقمه فتنة ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنْسَانُ

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت، الآية: ۳۸.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٨.

إِذَا مَا ٱبْنَكَنَهُ رَبُّهُمُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُمْ فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَكَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُمْ فَيَقُولُ رَبِّىٓ أَهَنَنِ ۞ كَلَّمْ . . . ﴾ (١) .

ومِن ثَم قليلٌ منهم يعلمون أنها فتنة، أترى أنهم المؤمنون حقاً فلا يغترون بنعمة، ولا ييأسون بنقمة، فهما لهم أمام الله على حدّ سواء، فهم راضون بمرضاة الله؟ وهناك من يعلم أنها فتنة ولكنه يفتن بها! ومنهم قلة قليلة يعلمون ولا يفتنون، ثم و«لا يعلمون» في الأكثر ليس إلّا جهل التجاهل والغفلة، جهلاً عامداً دون قصور، حيث الجاهل القاصر معذور.

وليسوا هم بدعاً من قائلي هذه القولة ف ﴿ فَلَدْ قَالَمَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ من أضرابهم وهم الأكثرية الساحقة في التاريخ ﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ على هذه القولة الجوفاء الخواء ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ إصابة يوم الدنيا وأخرى يوم الدين ﴿ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَتَوُلَاء ﴾ الحاضرين وإلى يوم الدين ﴿ سَيُعِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ على سواء ﴿ وَمَا هُم يِمُعْجِزِينَ ﴾ الله.

نجد هذه الآية وأضرابها تكشف عن الفِطَر والعقول رُكام الأهواء الهاوية والشهوات الخاوية، تعريةً من العوامل المصطنعة، وتجريداً للإنسان في ضلاله عن كل حجة، ضارباً إلى أعماق التاريخ في الغابرين، ورابطاً بينهم وبين الحاضرين والذين يستقبلونهم إلى يوم الدين، حيث الكفر ملة واحدة، وفي علة واحدة، فإلى جهنم وبئس المصير.

وإنها تلمس قلوبهم بعرض مصارع الغابرين، مَن هم أشد مِنهم قوة وأكثر آثاراً في الأرض وعماراً ﴿فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ﴾.

ألم يعلموا بعدُ أنَّ نعم الله بلايا وامتحانات قد تبوء إلى امتهانات، فهي من الله على جهلهم لا منهم ﴿عَلَى عِلْمِ﴾ منهم؟ فإن لم يعلموا:

<sup>(</sup>١) سورة الفجر، الآيات: ١٥ – ١٧.

﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَكتِ لِقَوْمِ تُقِهِنُونَ ۞﴾:

وهذا أمر ملموس أنه هو الذي يبسط الرزق وهو الذي يقدر، فكم من كادً في طلب الرزق الواسع، وعالم كيف يكسبه وقد قُدِر عليه رزقه، وكم من متبطّل جاهل يأتيه رزقه واسعاً رغداً من حيث لا يحتسب.

وليس هذا التقدير استجاشة للبطالة والعُطالة، وتجميداً للطاقات البشرية، فإنما أمرٌ بين أمرين، فلا أن بسط الرزق وقدره رهينان - فقط لسعي الإنسان أو هموله، ولا أن الله يبسط الرزق ويقدر كفوضى جزاف تعمية للمساعي وهو القائل: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِسْكِنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾ (١).

إنما عليك أن تسعى قدر الحاجة والاستطاعة، دون تحتيم على ربك أنه رازقك قدر سعيك، أو يقتر عليك إن لم تسعّ قدر حاجتك وطاقتك، فإنما عليك السعي وعلى الله التكلان في منتوجات السعي.

سعة الرزق هي حصيلة معدات ليست كلها بيدك، فقد يعدها لك ربك إن رآه صالحاً لك أو في كل النظام، أم لا يعدها لخلوه عن صالح هنا أو هناك، ثم يسع الرزق لمن سعى دونك حيث يعد له معداته الخارجة عن سعيه، إذا فهو الذي يبسط وهو الذي يقدر، رغم واقع المساعي بمختلف درجاتها، إذا فعليك الحركة قدر المستطاع وعلى الله البركة كما يشاء، زائدة على سعيك أم ناقصة عنه، فإن لم تسع اتكالاً على رازقك فما لك إلاً ما لغير الساعين من جوع أم بُلغة الحياة أماذا؟

وفي تخلف المسببات عن أسبابها المعدة لها دليل صارم لا مرد له أن

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣٩.

في الغيب مسبّباً للأسباب ليس لينتظم في خِيرَتنا تحت الأسباب، إلها واحداً يسبب الأسباب أم يبترها عن كونها أسباباً، وهو الذي ﴿ يَبَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاّهُ وَيَقَدِرُ ﴾ (١) رغم ظواهر الأسباب، تنظيماً للكون كأصلح ما يكون، وتدليلاً أن هنا مكوناً واحداً قديراً عليماً فوق الأسباب، خفياً وراء الأسباب.



<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٢٦.

﴿ قُلْ يَكِيبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَفْسُطُوا مِن رَّجْمَةِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَقُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنِيبُوٓا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُنصَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُن وَاتَّبِعُوَّا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلْعَلَابُ بَغْنَةً وَأَنتُد لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ أَن تَقُولَ نَفْسٌ بَحَسَرَتَكَ عَلَى مَا فَرَّطُتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنْتُ لَمِنَ ٱلسَّاخِرِينَ ﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَكَ اللَّهَ هَدَسِنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ أَتَ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ لَهِ كَانَ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكَبَّرْتَ وَكُنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَيُوْمَ ٱلْفِيكُمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وَجُوهُهُم مُّسُودَّةً ۚ ٱلَّيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَي لِلْمُتَكَبِينَ إِنَّ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَسُّهُمُ ٱلسُّوَّهُ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ١٩٠

هنا بعد الهول الرهيب للذين ظلموا وتقطّع الآمال، وتميّز الحال واضطراب البال، لا يغنيهم أي فداء عما ظلموا بما أسرفوا على أنفسهم، يفتح الله أبواب التوبة والأوبة والغفران بمصاريعها، حتى ليطمع أهل الكبائر العظائم في رحمة الله غير قانطين عنها، ولكنها فرصة متاحة بشروطها في أوانها قبل إفلاتها وفوات الأوان! حالة وسطى بين الخوف المطلق فإياس وإبلاس، وبين الرجاء المطلق فاللهمبالاة والارتكاس:

﴿ قُلَ يَعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسَرَقُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْـنَطُوا مِن رَجْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذَّنوَبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ۞ وَأَنِيبُوا . . . وَاتَّـبِعُواْ . . . ﴾ :

وإنها أرجى آية في كتاب الله وأوسعها (١) تنزل في وحشي بن حرب وكل حرب وحشي حين يُدعى إلى الإسلام، وهو يسترخص رسول الله عليه السرف، فتنزل ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِعًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَبِّعَاتِهِمْ حَسَنَنتِ وَكَانَ اللّهُ غَفُولً رَحِيمًا ﴾ (٢) فلا يقنع لأنه شرط شديد فلعلي لا أقدر على هذا، فتنزل: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِدِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاكُ ﴾ (٣) فكذلك الأمر «فلا يُدرى يغفر لي أم لا فهل غير هذا» فأنزل الله آية الإسراف هذه فأسلم فقال الناس يا رسول الله على : إنا أصبنا ما أصاب وحشي قال على المسلمين عامة (٤).

 <sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ٣٣١ - أخرج ابن جرير عن ابن سيرين قال قال علي أي آية أوسع فجعلوا يذكرون آيات القرآن ﴿وَمَن يَعْمَلَ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُم. . . ﴾ [النساء: ١١٠] ونحوها فقال علي تعليه : ما في القرآن أوسع آية من ﴿يَعِبَادِى اللَّيْنَ أَسْرَقُوا عَلَى الفُسِهِم. . . ﴾ [الزُّمر: ٥٣].

<sup>(</sup>۲) سورة الفرقان، الآية: ۷۰.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٤٨.

المصدر أخرج الطبراني وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان بسند لين عن ابن عباس ﷺ المصدر أخرج الطبراني وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان بسند لين عن ابن عباس ﷺ الى وحشي بن حرب قاتل حمزة يدعوه إلى الإسلام فأرسل إليه: يا محمد كيف تدعوني وأنت تزعم أن من قتل أو أشرك أو زنى يلق أثاماً يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهاناً وأنا صنعت ذلك فهل تجد لي من رخصة؟ فأنزل الله ﴿إِلّا مَن تَابَ. . . ﴾ [مريم: ٢٠] فقال وحشي هذا شرط شديد ﴿إِلّا مَن تَابَ. . . ﴾ فلعلي لا أقدر على هذا فأنزل الله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثَرِّكُ بِدٍ. . . ﴾ [النساء: ٤٨] فقال وحشي هذا أرى بعد مشيئته فلا يدري يغفر لي أم لا فهل غير هذا فأنزل الله: ﴿يَعِبَادِيَ . . . ﴾ [الزمر: ٣٠] قال وحشي هذا فهم فأسلم . . .

وفيه أخرج محمد بن نصر في كتاب الصلاة عن وحشي قال: لما كان من أمر حمزة ما كان ألقى الله خوف محمد على قال خرجت هارباً أكمن النهار وأسير الليل حتى صرت إلى أقاويل حمير فنزلت فيهم فأقمت حتى أتاني رسول رسول الله على يدعوني إلى الإسلام قلت: وما الإسلام؟ قال: تؤمن بالله ورسوله وتترك الشرك بالله وقتل النفس التي حرم الله وشرب الخمر والزنا والفواحش كلها وتستحم من الجنابة وتصلى الخمس قال: إن الله قد أنزل هذه =

وما أحبها إلى الرسول على حيث يقول: «ما أحب أن لي الدنيا وما فيها بهذه الآية فقال رجل: يا رسول الله فلى فمن أشرك؟ فسكت النبي فلى قال: ألا ومن أشرك ثلاث مرات<sup>(۱)</sup> وظاهره الإشراك بعد التوحيد<sup>(۲)</sup> رغم أنه ارتداد ملياً أو فطرياً، ولا يتنافى وجوب قتل المرتد كما يقتل القاتل أمن ذا وتقبل توبته، وقتله من كفارته، فالآية - إذا - تشمل مثلث الإشراك بالله دون سواه، فالله لا يغفر الإشراك لمن مات مشركاً، ويغفره لمن كان مشركاً ثم آمن، أم أشرك بعدما آمن، تقية أم ارتداداً.

ولأن ﴿ اللَّهُوبَ جَمِيعًا ﴾ تعم كافة الذنوب شركاً فما دونه ف «يا عبادي» تعم كافة المذنبين مشركين ومن دونهم، حيث ينظر إلى واقع العباد فينسبهم إلى نفسه، لا إلى عبادتهم حتى تختص بالعابدين وليس لهم الذنوب جميعاً، فالآية عامة في منطوقها، مهما كان المؤمنون أحرى بها.

الآية ﴿يَكِمِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَنَ أَنفُسِهِمْ...﴾ [الزُّمَر: ٥٣] فقلت: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله فصافحني وكناني بأبي حرب.

<sup>(</sup>١) المصدر أخرج أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن ثوبان قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: ما أحب...

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج ابن جرير عن ابن عمر قال: نزلت هذه الآيات في عياش بن أبي ربيعة ووليد بن الوليد ونفر من المسلمين كانوا أسلموا ثم فتنوا وعذبوا فافتتنوا فكنا نقول: لا يقبل الله من هؤلاء صرفاً ولا عدلاً أبداً، أقوام أسلموا ثم تركوا دينهم بعذاب عذبوه فنزلت هذه الآيات وكان عمر بن الخطاب كاتباً فكتبها بيده ثم كتب بها إلى عياش والوليد والى أولئك النفر فأسلموا وهاجروا.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١٨.

وسائر كفرهم من ذنوبهم، وكما ﴿كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَّهِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ (١)، وكل هذه وأضرابها إسرافٌ من المسرفين على أنفسهم لا على الله إذ لا تُنال ساحته بما يفتعله خلقه.

أترى كيف يغفر الشرك بين الذنوب جميعاً و﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً﴾ (٢)؟

إنه الغفران المطلق للشرك، أن يغفر من مات على الشرك كما قبله، لا مطلق الغفران حيث يُغفر الشرك قبل الموت، وآية الإسراف تعني مطلق الغفران، لا سيما وأن موردها التوبة عن الشرك قبل الموت، دون آية الشرك حيث تعني بعد الموت، ثم و ﴿ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةٌ ﴾ بلا فوضى جزاف.

أترى آية الإسراف تُسرف في غفران الذنوب دون شروط، من توبة أو شفاعة أمّا هيه من مكفراتها؟ وآية الشرك تربطه بمشيئة الله وقد تعني شروطاتها المسرودة في آياتها!

كلًّا فإنها إضافة إلى سائر آيات الغفران، المحدِّدة حدودَه، المقرِّرة شروطه، هنا تأمر بالإنابة إلى الرب، والإسلام له، واتباع ما أمر به، مما يجمع جملة شروطات التوبة ﴿وَإِنْيبُوّا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَّلِمُوا لَهُ. . . ﴾ ﴿وَانَّيعُوّا أَخْسَنَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُم مِن زَبِّكُم مِن فَبَلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً . . . ﴾ . إضافة إلى ذكر أمد التوبة أنه قبل الموت لا بعده، فإطلاق آية الإسراف مربوط بالتوبة أم أي مكفر قبل الموت، ولا سيما بالنسبة لذنب الشرك(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ٣٣٢ - أخرج عبد بن حميد عن أبي مجلز لاحق بن حميد السدوسي قال: لما أنزل الله على نبيه على : ﴿ يَكِبَادِى . . ﴾ [الزمر: ٥٠] قام نبي الله على نبيه فضلب الناس وتلا عليهم فقام رجل فقال: يا رسول الله والشرك بالله؟ فسكت فأعاد ذلك ما شاء الله فأنزل الله ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثَرِّكَ بِدِه وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [انساء: ٤٨] أقول: استثناء الشرك يخص بما بعد الموت لمن مات مشركاً .

إنها مغفرة على شروطها المسرودة في محالها، وهذه هي الآية المطلقة الأمَّ في باب الغفران، تلميحاً إلى مثلث من شروطه جملة والتفصيل في سائر آيها دون إهمال ولا فوضى جزاف.

وآيها تمنع عن القنوط من رحمة الله ما كان للغفران مجال ﴿وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمَة رَبِّهِ ۚ إِلَّا الضَّالُون ﴾ (٢) ولكن أكشر الناس ﴿وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّئَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ (٣).

وليست رحمة الله على سعتها تصيب إلَّا مَن يأهلها، قريباً أم بعيداً بدرجاتها ﴿إِنَّ اللَّهِ أُوْلَتِهِكَ يَرْجُونَ بِدرجاتها ﴿إِنَّ اللَّهِ أُولَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَوْرٌ رَحِيمٌ ﴾ (٤) و ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٥).

إن الغفران رحمة لمن أسرف على نفسه ما لم تكن ظلماً على الصالحين، وتشجيعاً للإسراف يوم الدنيا وتعطيلاً للحساب يوم الدين، فلا تشمل - لأقل تقدير - الشرك وسائر الكفر لمن مات كافراً، مهما شملت ما دونهما بشروطاتها العادلة والفاضلة يوم الدنيا ويوم الدين.

والرواية القائلة: «والذي نفس محمد بيده لو لم تخطئوا لجاء الله بقوم يخطئون ثم يستغفرون فيغفر لهم»(٦) حيث تُشجِّع على الخطأ معروضة على

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٤٩١ ح ٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ٥: ٣٣٢ - أخرج أحمد وأبو يعلى والضياء عن أنس قال سمعت رسول الله علي =

القرآن والسنة القاطعة، فمضروبة عرض الحائط، كالتي تؤيس عباد الله عن رحمة لله (۱) فما هو إلّا عواناً بين الخوف والرجاء، دون ترسُّل اللّامبالاة في الأخطاء رجاء فوضى، ولا تمخُّل القنوط عن رحمة الله خوفاً مطلقاً، فإنما هـ و كـمـا قـال الله: ﴿لَا نَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللّهِ مَن رَافِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَاسْلِمُوا لَهُ... وَالْيَبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَاسْلِمُوا لَهُ... وَالْيَبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ مِن رَبِّ

﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَىٰ رَبِكُمْ وَأَسَلِمُوا لَهُ مِن قَبَـٰلِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا شُصَرُونَ ۞﴾:

فلولا الإنابة قبل الموت فالعذاب بالباب وقد تقطعت الأسباب وحارت

يقول: والذي نفسي بيده لو أخطأتم حتى تملأ خطاياكم ما بين السماء والأرض ثم استغفرتم لغفر لكم والذي نفس محمد بيده لو لم تخطئوا... وأخرج ابن أبي شيبة ومسلم عن أبي أيوب الأنصاري سمعت رسول الله عليه يقول: لولا أنكم تذنبون لخلق الله خلقاً يذنبون فيغفر لهم.

<sup>(</sup>۱) المصدر أخرج ابن الضريس وأبو القاسم بن بشير في أماليه عن علي بن أبي طالب على قال: إن الفقيه كل الفقيه من لم يقنط الناس من رحمة الله ولم يرخص لهم في معاصيه ولم يؤمنهم عذاب الله ولم يدع القرآن رغبة عنه إلى غيره أنه لا خير في عبادة لا علم فيها ولا خير في علم لا فهم فيه ولا قراءة لا تدبر فيها.

الألباب، والإنابة هي الأوبة إلى أفياء الطاعة بعد ما أسرف في تركها، رجوعاً إلى الله نوبة بعد نوبة مرة بعد أخرى.

ثم إسلاماً لله بعد إسلامه لغير الله، إسلاماً بقلبه وقالبه، بجوارحه وجوانحه، فلا يبقى من كونه ولا كيانه إلا إسلام لله، فأمّا أن يلفظ بالإنابة والإسلام وقلبه ساه وعمله واه، فما هي بإنابة وما هو بإسلام! ولماذا الإسلام بعد الكفر وأحرى منه الإيمان؟ لأنه بعد الطغيان فيناسبه الإسلام وهو قبل الإيمان ومعه وبعد الإيمان، درجات ثلاث من الإسلام ترجى على رسلها بعد الإنابة، وأقلها التسليم في المظاهر خروجاً عن الطغيان.

فهيًّا أيها المسرفون قبل فوات الأوان ﴿مِن قَبَّلِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا لَنُصَرُونَ﴾ فإنما النصرة الرحمة قبل الموت ولمًّا يأت العذاب.

فهيًّا هيًّا إلى الإنابة والإسلام، فالوقت غير مضمون، والرب غير ضامن، وقد يحل الموت وهنا الفوت ولات حين مناص، وقد أفلت الخلاص ﴿ ثُمَّ لَا نُنْصَرُونَ ﴾ إذ لا توبة بعد الموت ولا أوبة بعد الفوت.

ثم كما ليس الغفران إلا بشروط، كذلك الإنابة والإسلام هما على شروط:

﴿ وَاتَّمِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِّكُمْ مِن فَبْدِلِ أَن يَأْنِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْنَةً وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (ﷺ):

وإنه القرآن ﴿ أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِّكُمْ واجب الاتباع علمياً ومعرفياً وعقائدياً وعملياً ﴿ وَن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً ﴾ هنا أم بعد المموت ﴿ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ واجب الاتباع أو واقع العذاب، وقد تلمح بغتة العذاب بأنه عذاب الاستئصال ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأْسَنًا سُئّتَ اللّهِ العذاب بأنه عذاب الاستئصال ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأْسَنًا سُئّتَ اللّهِ الْعِدَابِ بأنه عِبَادِوِيْ ﴾ (١) أم ومعه عذاب البرزخ ومن ثم القيامة وأجمعُه المِيمة عنه المناحة وأجمعُه المناحة وأجمعُه

سورة غافر، الآية: ٨٥.

ثَالُوثُ العَذَابِ، وأَيقنه الآخران، وأتقنه الأخرى، فاشعروا الإنابة الإسلام الاتباع ﴿ يَنْ فَبُـلِ أَن يَأْنِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً ﴾ فلا يفيدكم شعور بعده إلّا عذاباً فوق العذاب:

﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّنِخِرِينَ ۞﴾:

تفريطاً في طاعة الله وعبادته حيث ﴿أَشَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِم ﴾ أو تفريطاً في الإنابة والإسلام والاتباع، تقصيراً ذا بعدين ﴿فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ يتحسر عليه بعد فوات الأوان.

والجنب هو جانب الشيء إنساناً وسواه: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ... ﴾ (١) ﴿ أَعْرَضَ وَنَا بِجَانِيةٍ ﴾ (٢) وقد يستعاد للسمت القريب والناحية: ﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ ﴾ (٣) ﴿ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنَابِ ﴾ (٤) أو يجرد عن القرب أيضاً كما عن العضو ويبقى السمت والسبيل ﴿ وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ﴾ (٥).

ولأن الله سبحانه يتعالى عن الجَنبِ العضوِ، والسمت الناحيةِ، وحتى لو كان له هذا الجنب استحال التفريط فيه واقعياً وفي الإسراف على النفس، فلم يقل «أسرفوا على ربهم» إذ لا يُنال من ساحته أبداً! فجنبه – إذاً – قربه وسبيله ووجهه وجهته، تجريداً عن الزمان والمكان وكما في كل فعل أو صفة بجنبه سبحانه حيث يجرد كما يناسب التجرد الإلهي السامي.

إذاً فـ ﴿ جُنْبِ ٱللَّهِ ﴾ هو قربه، وهو طاعته وعبادته المقربة إليه (٦) وهو

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ١٦. (٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٥٢.(٤) سورة النساء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات، الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٦) كما في نور الثقلين ٤: ٤٩٦ ح ٩٤ في محاسن البرقي عن أبي جعفر علي قال: إن أشد
 الناس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا العدل ثم خالفوه وهو قول الله كَلَيْكُ : ﴿أَن تَقُولَ نَفْسٌ بَحَسَرَنَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ [الزُّمر: ٥٦].

القريب لديه، وهو السبيل إليه، والمسرف على نفسه، مفرِّط في قرب الله فإنه قريب، وأقرب إليه من حبل الوريد، أفإسرافاً في عصيانه بمحضره؟ وهو مفرِّط في طاعته وعبوديته، وهو مفرط في رسله وأوليائه، الدالون إليه الحاملون أوامره، وهو مفرِّط في السبيل إليه رسولاً ورسالة وطاعة وعبادة.

إذاً فكل تخلف عن شرعة الله، أصلية وفرعية، إنه تفريط في جنب الله، إن في توحيده، أو رسالته، أمَّن يحملون رسالته وهم درجات.

فكما أن نكران الله والإشراك بالله وترك طاعته وعبادته تفريط في جنب الله، كذلك نكران الرسول القريب لديه، الدال إليه، تفريط في جنب الله، ذلك ونكران وصيه الولي وأوصيائه الأولياء تفريط في جنب الله وكما يروى متواتراً «جنب الله أمير المؤمنين عَلِيكَلِيه» أو «نحن جنب الله»(١) بياناً لمصداق من جنب الله مختلف فيه بين الأمة، إلحاقاً له بجنب الرسالة المتفق عليها، مصداقاً ثالثاً من جنب الله بعد الله ورسوله.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٤٩٤ ح ٨٢ في خطبة لعلى ﷺ وأنا جنب الله الذي يقول: . . . وفي المناقب لابن شهر آشوب أبو ذر في خبر عن النبي ﷺ: يا أبا ذر يؤتي بجاحد على يوم القيامة أعمى أبكم يتكبكب في ظلمات يوم القيامة ينادي﴿ يَحَسَّرَنَكَ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جُنْبِ اللَّهِ ﴾ وفي عنقه طوق من النار، وفي الكافي عن موسى بن جعفر ﷺ في الآية: جنب الله أمير المؤمنين ﷺ وكذلك ما كان بعده من الأوصياء بالمكان الرفيع إلى أن ينتهي الأمر إلى آخرهم والقمى عن الصادق عَلِيُّكُم نحن جنب الله ورواه العياشي عن الباقر عَلِيُّكُم ، وفي المناقب عن الصادق والباقر والسجاد والرضا ﷺ جنب الله على، وفي بصائر الدرجات عن الصادق عَلَيْتُهُ قال: أنا شجرة من جنب الله فمن وصلنا وصله الله ثم تلا هذه الآية، وفي كفاية الخصام ص ٤٣٧ يرويه من طريق إخواننا عن محمد بن إبراهيم النعماني عن جابر عن النبي ﷺ: وعن صاحب مناقب الفاخرة في العترة الطاهرة عن أبي بكر وعن إبراهيم بن محمد الحمدويني بإسناده عن خثيمة الجعفي عن الصادق عَلِيُّكُمْ ، ويرويه من طريق أصحابنا عن محمد بن يعقوب عن موسى بن جعفر وعن أمير المؤمنين ﷺ وعن أبي عبد الله وعن ابن بابويه عنه ﷺ وعن محمد بن عباس الماهيار عنه عن آبائه وعنه عن الباقر ﷺ وعن الرضا عَلِيَّتُكُ وعن الشيخ في مجالسه عن الباقر عَلِيُّكُ وعن ابن شهر آشوب عن زين العابدين والباقر والصادق وزيد بن على ﴿ يَهْمُ اللَّهُ وعن الطبرسي في الاحتجاج عن أمير المؤمنين ﴿ يَهْمُ اللّ ومحمد بن الحسن الصفار في بصائر الدرجات والى سبعة عشر سنداً عنهم ﴿ الْمُثَلِّمُ .

﴿ وَأَنِيبُوّا . . . وَاَسْلِمُوا . . . وَاتَّبِعُوّا ﴾ حذار ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ ﴾ مسرفة غير منيبة ولا مسلمة ولا متبعة ﴿ بَحَسَرَتَن . . . ﴾ ﴿ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّنَخِرِينَ ﴾ للدين والدينين (١).

وهذه قولة صادقة من المسرفين الساخرين، وقد تكون لهم أخرى كاذبة يكذبون بها ويعذبون:

## ﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَكَ ٱللَّهَ مَدَىٰنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ۞ :

وقد استحالوا تقواهم بما استحالوا هداهم من الله، قولة جارفة في بُعديها، إنهم كانوا مضطرين في إسرافهم، وكان مستحيلاً على الله هداهم ﴿ لَوَ أَتَ اللَّهَ هَدَسِنِي . . . ﴾! وقولة ثالثة هي ترج للمحال ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ :

فإذا بجواب صارم عن هذه وتلك.

﴿ بَلَنَ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَنِي فَكَذَّبَتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ۞﴾:

﴿ بَلَىٰ ﴾ إنني هديتك و ﴿ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَنِي ﴾ التي بها يُهتدى ﴿ فَكَذَبْتَ بِهَا ﴾ أنت في خيار دون إجبار ﴿ وَآسْتَكُبْرَتَ ﴾ عنها بكل إصرار ﴿ وَكُنتَ ﴾ أمام هذه الآيات وبجنب الله ﴿ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ .

ثم وجواب الكرَّة هنا أن لا جواب، أم ﴿فَدْ جَآءَتُكَ...﴾ من زمرة المجواب، وقد جَآءَتُكَ...﴾ من زمرة المجواب، وقد فصل في غيرها ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَمَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ﴾ (٢) ﴿رَبَّنَاۤ أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ أَوْلَةَ نُعْمِرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِن فَيْسِيرٍ﴾ (٣) ﴿حَقَّىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ

إن هنا مخففة عن المثقلة أي وإننى كنت لمن الساخرين.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ۲۸.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٣٧.

قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَيْ لَعَلِيْ أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا تُرَكُّتُ كَالَّا إِنَّهَا كَلِمَةً هُو قَآيِلُهُا وَمِن وَلَآبِهِم بَرْزَعُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ فَ ﴿ فَدْ جَآءَتُكَ . . . ﴾ إجمال عن هذين الجوابين وما أجمله! فالمسرفون على أنفسهم هم متحسرون في ثالوثه المنحوس، بين متحسر على ما فرَّط في جنب الله، ومتقوِّل على الله ما هو منه براء ﴿ لَوْ أَنَ اللهُ هَدَسِي ﴾ ومترجِّ مستحيلاً له على الله ﴿ لَوْ أَنَ لِي اللهِ وَ عَمَلياً : كَرَّةً ﴾ والجواب لفظياً هو الجواب ﴿ بَلَنَ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَتِي . . . ﴾ وعملياً :

﴿ وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُم مُسْوَدَّةً الْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَنُوى لِلْمُتَكَيِّدِينَ ﴾:

وقد تلمح ﴿وَرَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ ﴾ بعد هذه القيلات، أنها قبل يوم القيامة، حين يرون عذاب الاستئصال، وحين الموت دون استئصال، وهما بداية رؤية العذاب المحتوم حين لا يرجون عنها إفلاتاً ولا محيداً، وقد يؤكده أن قولة الكذب على الله يوم القيامة غير مسموحة ولا ممنوحة، فكيف تقول نفس: ﴿لَوَ أَنَ اللّهُ هَدَىٰنِي. . . ﴾ اللهم إلا سماحاً لمزيد العذاب، ليكون عذاباً فوق العذاب، وقد تلمح ﴿حِينَ تَرَى ٱلْعَذَابَ ﴾ أن هذه القولة الثالثة لنفس القائل الأول والثاني، بفارق أنها حين ترى العذاب: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذَ وُقِفُوا عَلَ النّادِ فَقَالُوا يَلْتَنْنَا نُرَدُ وَلَا ثَكَرْبَ عِالِينَ رَبّنا وَلَكُونَ مِنَ ٱلْوَيْنِينَ ﴾ (٢) والثانية قبل رؤية العذاب حالة الحساب، والأولى قبل الحساب ﴿حَقَّة إِذَا جَآءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَفْتَةُ وَالُوا يُحَسِّرَنَنَا عَلَى مَا فَرَّطَنَا فِيهَا ﴾ (٣) قولات ثلاث في حالات ثلاث لكل نفس مسرفة عليها.

ولأنهم واجهوا آيات الله بوجوه منكرة كافرة مستكبرة فهم يوم القيامة

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيتان: ٩٩، ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٣١.

﴿وَبُحُوهُهُم مُسَوَدَةً ﴾ بما سودوها قبلها ﴿الْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾؟ وقد يروى عن النبي على قوله: "يُجاء بالجبارين والمتكبرين رجالاً في صورة الله يطؤهم الناس من هوانهم على الله حتى يقضي بين الناس ثم يذهب بهم إلى نار الأنيار، قيل: يا رسول الله على وما نار الأنيار؟ قال: عصارة أهل النار» (۱) أتراهم – فقط – المتكبرين على الله؟ كلَّا وهم في دركات حسب الدركات، من مستكبر على الله، أو على رسول الله، أم على أثمة الهدى أمناء الله، ف «من ادعى أنه إمام وليس بإمام وإن كان علوياً فاطمياً (۲) هو ثالث ثلاثة بين المتكبرين، ومن ثمَّ كل من ادعى مقاماً روحياً ليس له، كأن يحتل المرجعية العليا وفي العلماء من هو فوقه، مهما اختلفت عذاباتهم بحساباتهم، فمنهم من يخرج بعد ما قضى منها وظرّه، ومنهم من لا يدخلها.

﴿ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوَّا بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَسُّهُمُ السُّوَهُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴾:
وكما يعذب الله الذين طغوا بطغواهم، كذلك ﴿ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوَّا ﴾
بتقواهم، حيث فازوا بها فوزهم العظيم، فهو – إذاً – ينجيهم ﴿ بِمَفَازَتِهِمْ ﴾
دون أية فوضى هنا أو هناك، مهما كان هنا قضية الفضل وهناك قضية العدل ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ (٣) إ

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ٣٣٣ – أخرج أحمد في الزهد عن أبي هريرة عن النبي على الله الدر المنثور ٥ توبه بسند عن النبي على قال : يحشر المتكبرون يوم القيامة أمثال الذر في صور الرجال يغشاهم الذل من كل مكان يساقون إلى سجن في جهنم يشربون من عصارة أهل النار طينة الخبال، وفيه عن أنس عنه على : إن المتكبرين يوم القيامة يجعلون في توابيت من نار يطبق عليهم ويجعلون في الدرك الأسفل من النار.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٤٩٦ في كتاب اعتقادات الإمامية للصدوق وسئل الصادق عليه عن هذه الآية قال: من زعم أنه إمام وليس بإمام، قيل وإن كان علوياً فاطمياً؟ قال: وإن كان علوياً فاطمياً، أقول: هذا من باب الجري والتطبيق على المصداق المختلف فيه، ورواه مثله في ثواب الأعمال عن أبي جعفر عليه الله المسلمة المناس الأعمال عن أبي جعفر عليه الله المناس الأعمال عن أبي جعفر عليه الله المناس ا

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآية: ٣٩.

﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَّهِ أُولَيِّكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ ثُلُ أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُونَ أَعْبُدُ أَيُّهَا ٱلْجَابِمُونَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَلِلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنَّ أَشَرَّكْتَ لَيَحْبَطُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَٱعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّلَكِرِينَ ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عَلَى الشَّلَكِرِينَ ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عَلَى السَّلَكِ عَلَى السَّلَكِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُو وَٱلْأَرْشُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَلُونُ مَطْمِيتَتُ بِيَمِينِهِ \* سُبْحَنَاهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ۞ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ وَجِأَىٓءَ بِٱلنَّبِيتِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ وَوُقِيتَ كُلُّ نَقْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ۞ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًّا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَكُمَّآ أَلَمُ يَأْنِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَنذَأُ قَالُواْ بَلَى وَلَكِينَ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ قِيلَ ٱدْخُلُوٓا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَيِئْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَيِّرِينَ ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًّا حَتَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهُمَا وَقَالَ لَمُتُمْ خَزَنَتُهَا سَلَنُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُكُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞ وَقَـالُواْ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعْدَمُ وَأَوْرَثَنَا ٱلأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ

حَيْثُ نَشَأَةً فَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَنمِلِينَ ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّوِمٌ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللهِ اللهِ الْعَالَمِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْعَالَمِينَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

## ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞﴾:

﴿ اللّهُ ﴾ لا سواه لا استقلالاً ولا مشاركة أو معاونة ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ جملة وتفصيلاً ، جماعات وفرادى ، وإحياء الأموات أمَّاذا من خلق يظهر على أيدي الرسل ، كل ذلك من خلق الله يبرزها على أيديهم تدليلاً على اختصاصهم بالله ورسالاتهم عن الله ﴿ وَهُو ﴾ لا سواه ﴿ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ ﴾ خلقه ﴿ وَكِيلُ ﴾ يكل أمره ﴿ أَلَا لَهُ أَلْحَانُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُ الْمَالِمِينَ ﴾ (١).

وخالقيته لكل شيء مما أجمع عليه الموحدون، بل والمشركون أيضاً وكما سئلوا فأجابوا: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُكَ اللَّهُ...﴾ (٢) وعلى حدّ المروي عن الرسول ﷺ: «ليسألنكم الناس عن كل شيء حتى يسألوكم هذا الله خالق كل شيء فمن خلق الله؟ فإن سُئلتم فقولوا: كان الله قبل كل شيء وهو خالق كل شيء وهو كائن بعد كل شيء وانما المسؤول عنه «مَنْ خَلَقه» هو المخلوق، لا كل شيء لأنه شيء، فالله الأزلي الذي هو قبل كل شيء، والأبدي الكائن بعد كل شيء، فالله الأزلي الذي هو قبل كل شيء، والأبدي الكائن بعد كل شيء، ليس من الشيء المخلوق حتى يسأل عنه «مَن خلقه»؟

فَ ﴿ كُلِّ شَيْءً ﴾ بقرينة ﴿ اللَّهُ خَلِقُ﴾ يعني كل شيءٍ مخلوق، ولو أنَّ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر، الآية: ۳۸.

كل شيء بحاجة إلى خالق، خالقاً ومخلوقاً، استحال وجود كل شيء، حيث لا ينتهي إلى خالق غير مخلوق، إذاً فكل شيء أصبح مخلوقاً دون خالق، أم لا يوجد أي شيء!

هذا السؤال المتعنت هو نظرية البعض من فلاسفة الماركسية، زاعماً أن الوجود - أياً كان - لا يستغني عن علة تعاصره، وافتراض موجود دون خالق يناقض هذه الضابطة.

وقد تغافلوا عن أن الحاجة إلى خالق ليست قضية الوجود بما هو وجود، وإلّا كانت المادة الأولية الأزلية على زعمهم بحاجة إلى خالق، وإنما هو الوجود الحادث المادي، يسأل عمن خلقه لأنه مخلوق، وهذا يهدم صرح أزلية المادة ويبني صرح الخالق الأزلي وراء المادة.

فوجاه قولتهم «مَن خلق الله إذا كان هو الخالق لكل شيءٍ»؟ نقول: من خلق المادة الأولية إذا كانت هي المتطورة والمطوِّرة لكل شيءٍ. وجوابهم: إن المادة خالقة غير مخلوقة لأنها أزلية، هو جوابنا وبأحرى: إن الله خالق غير مخلوق لأنه أزلي كما برهن به الرسول على على حجاجه المنيرة، وإذا كان الله خالق كل شيءٍ، فكل شيءٍ فقير إليه لا يملك لنفسه شيئاً، إذا ﴿وَهُوَ كَلَ شَيءٍ وَكِيلٌ ﴾ يكل أمره فيما يكلُّ في أمره، ولولا وكالته على كل شيء، إيكالاً لها إلى أنفسها، لزال كلُّ شيء، أو كلَّ كل شيءٍ فيما يُصلحه ويدبر أمره.

أترى ﴿ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ هنا وهناك يعم أفعال العباد؟ إذا فهم مسيَّرون فيها لا حيلة لهم، فلماذا يثابون أو يعذبون؟! أقول: لا ونعم، لا - حيث الشيءُ يعني شيءَ الذات، لا وشيءَ الفعل مما له فعل، وحيث يعنيهما أيضاً فلا - حين يُعنى خلقاً لها ينافي التخيير، ونعم - حين يُعنى أنه الخالق للمختار واختياره وفعله بالاختيار.

فالفعل المختار له نسبة إلى الفاعل المختار حيث اختاره دون إجبار، ونسبة أخرى إلى خالق كل شيء، إذ لولا إرادته بعد إختيار المختار لما حصل الفعل المختار، فإنه «لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين» وبعد كل ذلك فالخلق هو التقدير وهو منه على أي تقدير، في شيء الذات وشيء الفعل دون أن ينافي الاختيار، فالله هو المقدر تخييراً دون تسيير حيث يحضّر مقدمات الأفعال إبقاءً لحال الاختيار وحولِه.

ثم ترى كلُّ ممكن شيءٌ لإمكانية وجوده، فليُخلق ما أمكن إيجاده، ولكنه لم يُخلق إلَّا ما يصلح في تقدير الحكيم دون سائر ما أمكن؟

نقول: كل شيء هو كل ما يوجد أم وجد أو هو موجود، وهو بطبيعة الحال صالح لأن يُخلق، لا كل ما يمكن إيجاده، إلا بتأويل أن بإمكانه وفي قدرته أن يخلق كل ممكن، ولكنه لحكمته لا يخلق إلّا ما يصلح في نظام التكوين!

وليس - فقط - خالق كل شيء وكيلاً عليه ثم لغيره تدبير كل شيء أم بعض الشيء، بل و:

﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَّهِ أُولَلَيِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﷺ؛

﴿ لَكُمُ ﴾ دون «وله» تلميحة إلى أن ذلك لزام خالقيته لكل شيء ووكالته على كل شيء، ثم وتقديمه على «تقاليد...» يحصرها له دون سواه، فليست مقاليد السماوات والأرض لمن سواه استقلالاً أم مشاركة أم معاونة.

والمقاليد واحدها مِقليد، كما الأقاليد واحدها إقليد وهما بمعنى، أهو المفتاح؟ ولفظه «مفاتيح» كما آيتها، بل هو من القَلد الفتل، والمِقلاد مبالغة الفتل، وهو أبلغ تطويق لما ينفصم بطبعه.

فالسماوات والأرض بأمورهما، المنفتلة في ذاتها، هي منفتلة لأبلغها

بارادة الخالق لكل شيء، الوكيل على كل شيء، والسماوات والأرض، صيغة أخرى عن كل شيء.

فكما أن الله هو خالقهما، كذلك له مقاليدهما صداً عن الانفلات، وسداً عن الانفراط، وحجزاً عن التفريط والإفراط.

فله - لا سواه - رتقهما وفتقهما، وله فتح أبوابهما بخيراتهما وبركاتهما من إدرار الأمطار وإيراق الأشجار وسائر وجوه المنافع وعوائد المصالح، مادية ومعنوية أمَّا هيه.

ف ﴿ وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ... ﴾ (١) ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا تُنَزِّلُهُۥ إِلَّا مِقَدْدٍ مَعَلَمُهَا إِلَّا وَعَندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ... ﴾ (٣) مقاليد ومفاتح وخزائن من الغيب والشهود، فهو الذي يرتق وهو الذي يفتق ف ﴿ مَا يَفْتَح اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا أَوْمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مُرْسِلَ لَهُ مَنْ بَعْدِوا ... ﴾ (٤).

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ﴾ في هـذا الـبـيـن، فـإن لهم كل رين وشين، إذ لم يفتحوا صفحات قلوبهم ووجوههم إلى آيات الله فيعتبروا بها ويتبصروا.

## ﴿ قُلَ أَفَعَنِيرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُونَ أَعْبُدُ أَيُّهَا ٱلْجَهِلُونَ ۞ :

فبعد أنه الخالق لكل شيء، الوكيل على كل شيء، وله مقاليد كل شيء، ﴿ تَأْمُرُونَ ﴾ الغافلون المتجاهلون، عرضاً سخيفاً سحيقاً نابعاً عن الجهل المطلق المطموس والقلب المركوس

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر، الآية: ٢.

المعكوس، تأمروني أن أعبد غيره وأتركه، أو أن أشرك به غيره في عبادته، وهذه وتلك إذاً قسمة ضيزى وضلال مبين، وكما سوف تعترفون حينما أنتم في النار تسجرون: ﴿تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ۞ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾(١).

﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُنْسِرِينَ ﴿ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُنْسِرِينَ ﴾:

الشرك أياً كان ومن أيِّ كان وأيان يحبط العمل إلَّا إذا كان قبل العمل الصالح النابع عن إيمان لاحق، ومن الشركِ الرئاء، فإنه يُحبط العمل المراءى فيه حتى وإن كان الرئاء بعده، أم قبله ولمَّا يتوب عنه، وكما يستفاد ذلك الإطلاق من آية الكهف ﴿ . . . فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَلَةَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَبَلاً صَلِحًا وَلَا يُثَرِّكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ (٢) آيتان تتجاوبان في ذلك، ولكن الثانية خاصة بالإشراك الرئاء، والأولى تعمُّه والإشراك بالله.

أترى النبي - على توحيده القمة الصارمة - يشارف أو يقارف إشراكاً بالله حتى يُتهدد ومَن قبله من المرسلين ﴿لَيِنَ آشَرُكْتَ﴾؟ إنه - لو كان - لم يكن إلا مصلحياً ظاهراً جذباً للمشركين إلى توحيد الله كما تطلبوه إليه، أم

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٨، ٩٨.

<sup>(</sup>۲) سورة الكهف، الآية: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١٠٥.

هو من باب "إياك أعني واسمعي يا جارة" (١) لكي يسمعه المشركون عن هذه الإذاعة القرآنية فيقطعوا آمالهم فلا يطلبوا إليه مشاركتهم في إشراكهم لفترة، ويسمعه المسلمون فيعلموا أن إشراكهم بعد الإيمان أحرى بالإحباط، إذا كان النبي على على محتده يحبط عمله لو أشرك ولن (٢)، فلا يعني "إياك أعني واسمعي يا جارة" أنه على ليس هو المعني بالخطاب، بل يعني تعميم الخطاب لغيره بالأولوية حين يعنيه (٣) وهذا لا ينافي العصمة حيث الخطاب يعني مثل قوله: ﴿وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَد كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنًا قَلِيلًا﴾ (٤) يعني مثل قوله: ﴿وَلَوْلاَ أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَد كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنًا قَلِيلًا﴾ (٤) فالعصمة ليست لتنافي التكليف بالواجب وترك الحرام مهما لن يترك الواجب ولن يفعل الحرام.

فَفِي ﴿ لَهِنَّ أَشَرَّكُ ﴾ إذا ثلاث واجهات، تكليف النبي استمراراً لترك

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٩٧١ ح ١٠٠ عيون الأخبار عن ابن الجهم قال حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليه فقال له المأمون: يا بن رسول الله في أليس من قولك إن الأنبياء معصومون؟ قال: بلى قال فما معنى قول الله – إلى أن قال -: فأخبرني عن قول الله: ﴿عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبّة: ٤٣] قال الرضا عليه هذا مما نزل بإياك أعني واسمعي يا جارة، خاطب الله بذلك نبيه وأراد به الأمة وكذلك قوله: ﴿لَيْ آشَرُكُتَ لَيَحْبَطُنَ عَمُلُكَ وَلَتَكُونَ مِن الْمُعْمِينَ ﴾ [الزُّمَر: ٢٥] وقوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا أَن نَبَنْنَكُ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْنًا قَلِيدًا ﴾ [الإسرّاء: ٤٧] قال: صدقت يا بن رسول الله هي .

<sup>(</sup>٣) القمي عن الصادق عَلَيْهُ أن الله عَمَلُ بعث نبيه بإياك أعني واسمعي يا جارة والدليل على ذلك قوله عَمَلُ : ﴿ بَلِ اللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ الشّيكِرِينَ ﴾ [الزُمَر: ٢٦] وقد علم الله أن نبيه عَلَيْهُ يعبده ويشكره ولكن استعبد نبيه بالدعاء إليه تأديباً لأمته.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٤.

الإشراك، وقطعاً لآمال من يريدون منه الإشراك مغبة إيمانهم، وتهويلاً للمؤمنين أنهم مأخوذون بالتكاليف الإلهية وبأحرى حين يؤخذ النبي بها، ف «إياك أعني» في الواجهة الأولى «واسمعي يا جارة» في الأخريين! يبدأ صراحاً بالأنبياء على – وهم لا يتطرق إلى قلوبهم طائف الشرك أبداً – تنبيهاً لمن سواهم إلى تفرد ذات الله بالعبودية له وتوحُد الخلق في مقام العبودية بمن فيهم الأنبياء دونما استثناء، والتأكيد في «ليحبطن ولتكونن» يؤكد التهديد بالنسبة للآخرين إذا كان يشمل الرسول على لو أشرك!

والإشراك بالله هو القمة المعنية هنا في إحباط العمل، ويتلوه الإشراك برسول الله عليه وخلفائه المعصومين سلام الله عليهم أجمعين في التأويل والمصداق الخفي المختلف فيه (١)، وكما تختلف دركات الإشراك الظلم فكذلك دركات الإحباط حسبها.

## ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴿ ﴾:

لا تعبد غير الله ولا تشرك بالله ﴿ بَلِ اللَّهَ ﴾ لأنه الله الواحد ﴿ فَأَعْبُدُ ﴾ ﴿ وَكُن ﴾ في توحيد العبادة ﴿ يَن الشَّل كِرِينَ ﴾ لله.

فلو سُمِح لك أو أمِرتَ أن تعبد غير الله وأنت أعلى وأرقى من كل مَن سوى الله، لحبطت منزلتك، ولو كان على مستواك كان ترجيحاً عليك دون مرجح، وحتى لو كان أعلى منك كان ظلماً للحق، بل إن هذا الثالوث كله من الشرك ظلم فإن الشرك لظلم عظيم وضلال مبين ﴿ تَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَكَلْلِ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَكَلْلِ مُبِينٍ ﴾ إذ نُسَوِّيكُم بِرَبِ ٱلْعَلْمِينَ... ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر في أصول الكافي علي بن إبراهيم عن أبيه عن الحكم بن بهلول عن رجل عن أبي عبد الله عليه الآية قال: يعني إن أشركت في الولاية غيره ﴿ بَلِ اللّهَ فَآعَبُدُ وَكُن مِنَ الشّدَكِينَ ﴾ [الدُّمَر: ٢٦] يعني بل الله فاعبد بالطاعة وكن من الشاكرين إن عضدتك بأخيك وابن عمك.

<sup>(</sup>۲) سورة الشعراء، الآيتان: ۹۸، ۹۸.

إذاً فاترك غير الله ﴿ بَلِ اللّهَ فَاعْبُدُ وَكُن مِنَ الشّاكِرِينَ ﴾ في أن أمرك بتوحيده، وفي عبادته، فأين التراب ورب الأرباب، فلأنه أكرمنا وسمح لنا – بل وأمرنا – أن نعبده لا سواه، لنستظل بظل رحمته ونخطو خطوات، لذلك ﴿ وَكُن مِن الشَّلَكِرِينَ ﴾ .

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتْهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَظْوِيَتَتُ بِيَمِيدِنِهِ مُ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيَتَتُ بِيَمِيدِنِهِ أَسُبَحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ في ألوهيته وهم يشركون به بعض خلقه، ولا يعبدونه حق عبادته، ولا يطيعونه حق طاعته متجاهلين عظمته ومحتده.

ثم ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۗ في ربوبيته ﴿إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنَزَلَ اللّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيْءٌ . . . ﴾ (١) وعلى الجملة ﴿مَا فَكَدُرُواْ اللّهَ حَقَّ فَكَدْرِهِ ۚ إِنَّ اللّهَ لَقَوِيكُ عَزِيزٌ ﴾ (٢) فقوته وعزته تقتضيان توحيده وإنزال وحيه بياناً لكيفَ يوحدون ويعبدون؟

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ حيث يرجعون إليه في قيامته ﴿ وَٱلْأَرْشُ جَمِيعًا فَبَضَــُتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتُ لَيْ بِيَعِيــنِهِ ۚ ﴾ .

فنكران توحيد الله تضييع لقدره، ونكران وحيه تضييع لقدره، ونكران قيامته تضييع لقدره، وكل ذلك من الإشراك به ﴿سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾!

وقدْر الشيءِ منزلته المتميز بها عن غيره، ولكل شيءٍ قدر محدود جعله الله له ﴿قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرٌا﴾ (٣) ولكن الله ليس له قدر مجعول ولا محدود، فباطلُ قدرِه أن يقدَّر بقدر المخلوقين كما يفعله المشركون وأدنى، وحق قدْره أن يوحّد في كونه وكيانه، في ألوهيته وربوبيته، وفي أنه المبدأ وإليه المعاد، وله ما بين المبدأ والمعاد.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>۲) سورة الحج، الآية: ۷٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، الآية: ٣.

﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا﴾ علّها هذه الأرض جميعها؟ أم جنس الأرض بسبعها المستفادة من آية الطلاق: ﴿وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ﴾ (١) وهي أحرى، حيث المقام مقام الجمع في قيامة التدمير والتعمير يوم الجمع، فلماذا تفلت الأرضون الستة الأخرى عن هذا الجمع، وقد لا تشملها السماوات أم يبعد؟ ثم التأكيد ﴿جَمِيعًا﴾ لا يأتي إلّا للجمع، فلا يقال جاء زيد جميعاً.

وترى ﴿وَٱلْأَرْضُ جَيِعًا﴾ ليست قبضته يوم الدنيا حتى تكون ﴿قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ...﴾؟ إنه أقبض الأرضَ عبادَه يوم الدنيا عارية مضمونة، دون أن يتخلى عنها في مِلكها، ولكنها يوم الأخرى تخرج عن هذه القبضة العارية، فهي هنالك له مِلك خاص قد ارتفعت عنها أيدي المالكين من بريته، والمتصرفين فيها من خليقته، وقد ورث تعالى عباده ما كان أودعهم من ملكها يوم الدنيا، فلم يبق مِلك ولا مالك إلا بطن.

وليست قبضته - فقط - ملكه، بل وجمعها بعد بسطها، وتدميرها بعد تعميرها، وكما ﴿وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيَّتُ بِيَمِينِهِ ﴾ جمعاً لأقطارها، وطياً لانتشارها: ﴿يَوَمَ نَطْوِى ٱلسَّكَاآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُ ﴾ (٢) ف «يقبض الله الأرض يوم القيامة ويطوي السماوات بيمينه ثم يقول أنا الملك أين ملوك الأرض الأرض الـ .

وإنها ليست القبضة الإلهية قبضة اليد الجارحة، كما ليس طي السماوات بيمينه الجارحة، وإنما هي القدرة اللهمحدودة، فمن قال إنها قبضة الأنامل ما قدره حق قدره (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور عن أبي هريرة سمعت رسول الله ﷺ يقول: . . .

 <sup>(</sup>٤) الدر المنثور أخرج عن ابن عباس قال: مرَّ يهودي برسول الله على وهو جالس قال: كيف تقول يا أبا القاسم إذا وضع السماوات على ذه وأشار بالسبابة: والأرضين على ذه والجبال=

فَ ﴿ سُبْحَنَهُ ﴾ عن اليد الجارحة بأناملها ﴿ وَتَعَلَىٰ ﴾ عن أن يشرك به غيره أو يشبه بغيره ﴿ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ بَنُظُرُونَ ﴿ ﴾ (١):

هذه أصرح آية في الجمع بين نفختي الإماتة والإحياء، ثم لا نرى صريحة فيهما إلّا لإحداهما، والأخرى هي الأكثر، ومن الأولى وهي الأقل منها: ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ فَفَرْعَ مَن فِي السَّمَلَاتِ وَمَن فِي اَللَّرْضِ إِلّا مَن شَكَآءَ اللَّهُ وَكُلُ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ وَتَرَى الْجِبَالُ تَحْسَبُهُا جَامِدَةٌ وَهِي تَمُرُّ مَزَ السَّحَابِّ... ﴾ (٢) وقد عبر فيهما عن الموت الناتج عن النفخة الأولى بالصعقة والفزع.

والنفخة هي الصيحة وهي كما هي مرتان للإماتة والإحياء، طالما بينهما معاكسة في قلة الذكر وكثرتها في الذكر الحكيم، فالنفخة أكثرها في الإحياء والصيحة في الإماتة.

و ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ ﴾ هنا دليل على أن الأولى هي نفخة الإماتة وصيحتها، والتعبير عنها بالصعقة، علّه تلميح أنها صعقة الروح حيث الجسم لا يصعق، والموت بخروج الروح عن البدن - وهو حي في برزخه - ليس صعقة، لا للجسم ولا للروح، ثم و ﴿ مَن فِي اَلسَّمَوْتِ وَمَن فِي اَلأَرْضِ ﴾ حيث

على ذه وسائر الخلق على ذه كل ذلك يشير بأصابعه فأنزل الله ﴿ وَمَا فَدَرُوا اللّه حَقَ فَدّرِه ، ﴿ [الزمر: ١٧] أقول: وأخرجه مثله عن مسروق عنه على وخلافه المروي عن ابن مسعود عنه على مضروب عرض الحائط أنه جاء حبر من الأحبار إلى رسول الله على فقال: يا محمد إنا نجد أن الله يحمل السماوات يوم القيامة على إصبع والأرضين على إصبع والشجر على إصبع والماء والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع فيقول: أنا الملك فضحك رسول الله على حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول الحبر ثم قرأ رسول الله على وما قدروا الله . . .
أقول: ضحكه كان تنديداً وكما تندد به الآية .

<sup>(</sup>١) راجع الجزء ٣٠ من الفرقان تجد تفاصل النفخ في الصور.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآيتان: ٨٨، ٨٨.

تعم الأحياء هنا وفي البرزخ وهم أمواتٌ عما هنا، لمحة كدلالة ثانية أن الأرواح هي المُصعقة وفَزِعة كما في آية النمل.

ففي النفخة الصيحة، ليست لتموت - فقط - الأبدان، فإن أهل البرزخ منهم قد ماتت أبدانهم من ذي قبل، ولأن الأرواح يغشى عليها دون موت، لأنها نفخة الإماتة ومِن ثُمَّ الإحياء، بل إنها تموت في غشيتها وصعقتها، فلا أن لـ «مَن في السماوات والأرض» صعقة دون موت ولا موتة دون صعقة.

وإنما جمع بين الأمرين، طالما الأحياء - إذاً - لا برزخ لهم، والأموات تموت أرواحهم في البرزخ كما الأحياء هنا دون برزخ، فعند ذلك تبطل الأشياء وتفنى فلا حس ولا محسوس... (١).

﴿ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴿ حيث يظلّون دون صعقة ولا فزعة ، سواء الأحياء منهم - حينثذ - والأموات ، فلا موت لهم بمعنى الفوت في هذه الفترة لكرامتهم على الله ، ولأنهم وجه الرب ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبَعَىٰ وَبَهُ رَبِّكَ ذُو الْكِرامتهم على الله ، ولأنهم وجه الرب ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَمِنهَ اللّهِ وَهُ اللّهِ عَلَى لا يموت ، كذلك وجه الرب ، ومنه هؤلاء الأكارم الذين كانت حياتهم في كل وجهاتها وجنباتها في وجه الرب ، فهم - إذا ً - باقون ببقاء الله ، لا تصعقهم الصعقة ولا تفزعهم الفزعة .

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٠٥ ح ١١٧ في كتاب الاحتجاج للطبرسي عن أبي عبد الله عليه حديث طويل وفيه قال السائل: أفتتلاشى الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باق؟ قال عليه: بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور – فعند ذلك. . . ولا محسوس ثم أعيدت الأشياء كما بدأها مدبرها وذلك أربعمائة سنة تسبت فيها الخلق وذلك بين النفختين، وقد يقربه ح ١١٥ عن إرشاد المفيد ولما عاد رسول الله عليه من تبوك إلى المدينة قدم عليه عمرو بن معدي كرب الزبيدي فقال له النبي عليه : أسلم يا عمرو يؤمنك الله من الفزع الأكبر فقال: يا محمد! وما الفزع الأكبر فإني لا أفزع! فقال: يا عمرو! إنه ليس كما تظن وتحسب أن الناس يصاح بهم صيحة واحدة فلا يبقى ميت إلا نشر ولا حي إلا مات إلا ما شاء الله ثم يصاح بهم صيحة أخرى فينشر من مات ويصفون جميعاً . . .

أقول: النشر الأول هو موت الأموات بأرواحهم، والنشر الثاني هو حياتهم بالصيحة الثانية.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآيتان: ٢٦، ٢٧.

أترى من هم ﴿إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴾؟ لا ريب أن منهم الرعيل الأعلى من أصفياء الله، وهم الواحد والاثنان والخمسة والأربعة عشر (١) المعصومين المحمديين صلوات الله عليهم أجمعين.

وعلَّ منهم سائر أولي العزم وكما في المسيح عَلَيْ ﴿ وَيَوْمَ أَبَعَثُ حَيًا ﴾ (٢) فإن الحي لا يبعث حالة الحياة إلَّا أن يكون من ﴿ مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ وإلَّا كان حق القول «أبعث ميتاً» فـ ﴿ أَبَعَثُ حَيَّا ﴾ انتقالة من الحياة البرزخية إلى الآخرة، ومن ثم يحيى عَلِيَ كما فيه: ﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴾ (٣) بنفس الدلالة، أمَّن ذا من أضرابهما بين النبيين.

وإذا كان الشهداء ممن شاء الله كما يروى (٤) فأحرى بالنبيين والصديقين وهم أفضل منهم أن يكونوا ممن شاء الله، وقد تلمح آيتا حياتِهم عند ربهم أنهم ممن شاء الله، فلتكن حياةً تخصهم بين الأموات فإن لهم حياةً عامةً يصعقون عنها إلّا من شاء الله.

وإذا كان الشهداء وهم الدرجة الثالثة من الأصفياء ممن شاء الله، فليكن منهم جبرائيل وميكائيل وملك الموت وإسرافيل وحملة العرش وكما يروى عن رسول الله عليها أنهم كافة النبيين فإنهم قبل الشهداء بدرجتين اثنتين.

<sup>(</sup>١) الواحد هو الرسول محمد علي والاثنان هو وعلي، والخمسة هما وفاطمة والحسنان، والأربعة عشر هم والتسعة من ذرية الحسين عليه .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) كما في الدر المنثور ٥: ٣٣٦ عن النبي على قال: سأل جبرائيل عن هذه الآية... (من الذين لم يشأ الله أن يصعقهم)؟ قال: هم الشهداء مقلدون بأسيافهم حول عرشه تتلقاهم الملائكة عليه يوم القيامة بنجائب من ياقوت...

<sup>(</sup>٥) المصدر أخرج الفريابي وعبد بن حميد وأبو نصر السجزي في الإبانة وابن مردويه وأنس قال قال رسول الله على : ﴿ وَنُفِحَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ ﴾ ونفخ في الصور فصعق. . . قالوا يا رسول الله من هؤلاء الذين استثنى الله؟ قال: جبريل و . . .

﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ بِنُظُرُونَ ﴾ .

﴿ ثُمَّ ﴾ هنا قد تلمح أن ليس الفصل بين النفختين بقليل، و ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ هي نظر العيون ونَظِرة القلوب، حيث ينتظرون ماذا يؤمر لهم من رب العالمين بعد نفخة الإحياء، حالات متتابعة لا تدافع بينها: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَا أَنُونَ الْمُورِ فَا أَنُونَ المُورِ فَا أَنُونَ المُورِ فَا أَنُونَ المُورِ فَا أَنُونَ المُولِ فَا أَنُونَ المُولِ فَا أَنُونَ المُولِ فَا أَنُونَ عَلَيْهِم بعد نسلهم إلى ربهم أفواجاً لموقف الحساب، قيامٌ ينظرون حسابهم، وهنا:

﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِتَٰبُ وَجِأْىٓ، بِٱلنَّبِيِّتِنَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞﴾:

الأرض هذه ليست هذه الأرض، حيث ﴿ ثُبَدَّلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ ﴾ (٣) ﴿ وَمُحِلَتِ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ ﴾ (الأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ ﴾ (الأَرْضُ اللهامة الساهرة ﴿ وَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴾ (٥) وهي أرض الحشر الحساب، ومن ثم أرض الجنة ﴿ وَقَالُوا الْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ اللَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَأَةٌ فَيَعْمَ الْحَمَّدُ لِلَّهِ اللَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَأَةٌ فَيْعَمَ الْعَلَمِ الْعَلَمِ اللهُ الْمُنْ اللَّهُ الْعَلَمِ اللهُ اللهُ الْمُنْ اللَّهُ الْعَلَمِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وترى أن ﴿ بِنُورِ رَبِّهَا﴾ هو ﴿ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (٧) كما في آية النور؟ وهذا كائن منذ خلق الله الخلق ما هي كائنة! ﴿ وَأَشْرَقَتِ ﴾ هي إشراقة بعد النفخة الثانية! ونور الله أعم من نور الرب حيث تضمن ربوبيته! اللهم إلَّا

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الحاقة، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النازعات، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٧) سورة النور، الآية: ٣٥.

نور الهداية الخاصة زمن الدولة الأخيرة الإلهية بالقائم المهدي عليه حيث تتجمع أنوار الرسالات الإلهية فتشرق الأرض بعد ظلامتها حيث تملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً (١)؟ ولكنه قبل القيامة الكبرى، وإن كان من مصاديق ﴿وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ جرياً وتأويلاً.

أم هي نور ربوبية الحساب عدلاً وفضلاً حيث يكشف الغطاء عن الأبصار: ﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي غَنْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَمَثُلِكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ (٢) وعن المبصرات والمسموعات: ﴿ وَوَمَ تَعِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ مِنْ خَيْرٍ مُحْفَدُنّا وَعَن المبصرات والمسموعات: ﴿ وَوَمَ تَعِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ مِنْ خَيْرٍ مُحْفَدُنّا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوّهِ وَوَدُ لَو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ (٣) نور مطلق لا ظلام معها حيث ﴿ أَنِي السَّرَايِدُ ﴾ (٤) ﴿ وَوَمِيدٍ تُعْرَشُونَ لَا تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيَةً ﴾ (٥) ولكي يتم نور الربوبية لأهل الحشر في الحساب: ﴿ وَوَقِضِعَ ٱلْكِنَابُ ﴾: كتاب الشرعة ميزاناً وكتاب الأعمال ليوزن به.

﴿ وَجِأْىَ مَ بِالنَّبِيِّنَ ﴾ سؤالاً عن رسالتهم ﴿ فَلَنَسْنَكُنَّ الَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْنَكَنَ اللَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْنَكَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٢) واتقاءً لشهادتهم: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْ هَتُؤُلَاءً ﴾ (٧) ﴿ وَالشَّهَدَاء ﴾ بعدهم من الصديقين يَنْ أَنفُسِمِمٌ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتُؤُلَاءً ﴾ (٧) ﴿ وَالشُّهَدَاء ﴾ بعدهم من الصديقين

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٣٠٥ ح ١٢١ عن القمي بسنده عن المفضل بن عمر أنه سمع أبا عبد الله عليه الله يقول في الآية: رب الأرض يعني إمام الأرض، قلت: فإذا خرج يكون ماذا؟ قال: إذا يستغني الناس عن ضوء الشمس ونور القمر ويجتزون بنور الإمام، ورواه مثله في إرشاد المفيد عند عليه إذا قام قائمنا...

أقول: لأن النور هنا هي نور الهداية التي يحملها القائم ﷺ فقد يصح نسبتها إلى الإمام مهما كانت من الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الطارق، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الحاقة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل، الآية: ٨٩.

المعصومين كأشمة المدين: ﴿وَجَنِهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ۚ هُوَ اَجْتَبَلَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ عَنَى كُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

فالأئمة المنظمة المنظمة المن الرسول على الناس، وشهداء لأعمالهم تلقياً وإلقاء، وشهداء في سبيل الله، فمن أحرى منهم - إذا - في حظيرة الشهادة، وقد تعم الشهداء كل مستشهد في سبيل الله حيث هي جمع الشاهد والشهيد، فلتعهما معاً: الشاهد الشهيد وغير الشهيد.

وكى ذلك سائر الصديقين ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِمِهِ أُولَئِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَّ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ عَامَنُوا وَالشُّهَدَاءُ عَنَدُ وَيَجْمَعُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَامَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءً ﴾ (٤).

ومن الأرض بأكنافها وفضائها ﴿ يَوْمَهِذِ نُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۚ ۚ إِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴾ (٥) ومن الأعـضاء: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْبَبُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَمْمَلُونَ﴾ (٦) أمَّن ذا وماذا من شهداء؟

وهنالك. . . وقد تمت شروطات القضاء العدل محكمة وشاهداً ومشهوداً عليه وأعمالاً ، حيث ﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها﴾ ﴿وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ ﴾ الناصع الخالص دونما تخط ولا خطأ قيدَ شعرة ﴿وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ نقيراً ولا فتيلاً .

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٧٨.

 <sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ٤ : ٨٨ ح ٤ القمي قال قال في الآية الشهداء الأئمة والدليل على ذلك قوله في سورة الحج : ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ . . . ﴾ [الحَجّ : ٧٨].

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الزلزلة، الآيتان: ٤، ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة النور، الآية: ٢٤.

## ﴿ وَوُفِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ۞﴾:

وهنا ﴿مَا عَمِلَتُ﴾ دون «جزاء ما عملت» دلالة واضحة على أن الأعمال – خيراً وشراً – هي بنفسها الجزاء، بما تظهر في ملكوتها وحقائقها، حيث ﴿وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا﴾ و﴿ مَلْ تَجْرَقِكَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١)؟.

ثم - وكل هذه الشهادات بحذافيرها ليست لتثبت شيئاً عند الله ﴿وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يُعْمَلُونَ﴾ بل ولكي يعلم العاملون أن الله كان عليماً بما يعملون، ويعلموا هم ما ربما كانوا ينسون أو يجهلون فلا يكذّبون.

هنالك يصدر حكم الرب دون نقاش وجدال، فإنه مشهد النور والظهور، بشاهد العدل والرب النور، فلا كلمة تقال، ولا صوت يرتفع، فمن ثم:

﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمُرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا فَتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَامُهَا أَلَمَ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَتِيكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَئِكُمْ وَلَئِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَئِكُنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ فِيلَ ٱدْخُلُوا أَبُونَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَيِقْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَتِّمِينَ ۞ :

هنا زُمَر النار ومن ثم زمر الجنة، فليس كلَّ زمرةً واحدة، حيث الكفر دركات فزمر النار دركات، كما التقوى درجات فزمر الجنة درجات. للنار وسَبْعَةُ أَبُوبِ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُدَرَّ مَّقْسُورُ ﴾(٢) وللجنة ثمانية.

والزمرة هي الجماعة، فهنا جماعات وهنالك جماعات بفارق مختلف الدركات والدرجات، ولأن النار طباق سبعة ولها سبعة أبواب فعل أهلها سبع جماعات، بفارق مختلف الشيطنات.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٤٤.

من شيطان – وبقر – وثعلب فهذه ثلاث، ومن شيطان بقر، أو شيطان ثعلب بقر، جامعاً ثعلب – أو ثعلب بقر وهذه ثلاث أخرى، ومن شيطان ثعلب بقر، جامعاً ثالوث الشيطنات فإنه في الدرك الأسفل من النار<sup>(۱)</sup> فلكلِّ درك شيطانه، يدخل من بابه فادخلوا ﴿أَبُوبَ جَهَنَّمَ...﴾ وقد تكون أسماؤها المأثورة تناسب دركاتها<sup>(۲)</sup> وسوق هؤلاء الزمر إلى جهنم سوف يكون مهاناً ﴿يَوْمَ يَنَاسِبُ دَرَكَا هِا لَهُ عَلَى الْمُجْمِينَ إِلَى جَهَنَمَ وِزَدًا ﴾ (٤).

أترى الذين كفروا تشمل أصحاب الكبائر غير التائبين ولا المشفع لهم؟ وهم بين مسلمين ومؤمنين أمّن هم مِن غير الكافرين! وليسوا هم من الذين كفروا مستكبرين وفي جهنم خالدين والآية تعنيهم!.

أم هم من الذين اتقوا؟ وقد طغوا هؤلاء وبغوا، وأين الذين اتقوا من هؤلاء الذين طغوا مهما كانوا في زمرة المؤمنين أو المسلمين!

إنهم عوان بين هؤلاء وهؤلاء، فلا هم من أهل الجنة بهكذا تكريم: ﴿ سَكَنَّمُ عَلَيْكُمْ . . . ﴾ (٥) ولا من أهل النار مستكبرين وخالدين، فإنهم آخر مصيرهم الجنة مهما دخلوا النار، أم عُذبوا قبل النار، فإنه قضية العدل جزاءً وفاقاً.

﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتَ أَبُورَبُهَا ﴾ فأبوابها مغلقة - إذا - قبل أن يجيئوها لمكان يجيئوها لمكان

 <sup>(</sup>١) وهذه خصائل الإنسان المرذولة المقسمة إلى سبع.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ٥٠٤ عن المجمع عن أمير المؤمنين عليه أن جهنم لها سبعة أبواب إطباق بعضها فوق بعض ووضع إحدى يديه على الأخرى فقال هكذا، وإن الله وضع الجنان على العرض ووضع النيران بعضها فوق بعض فأسفلها جهنم وفوقها لظى وفوقها الحطمة وفوقها سقر وفوقها المجيم وفوقها السعير وفوقها الهاوية.

<sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر، الآية: ٧٣.

﴿ وَفُتِحَتُ أَبْوَابُهَا﴾ (١) حيث الواو حالية تعني أنها مفتوحة حين مجيئهم إياها: ﴿ وَفُتِحَتُ أَنُونُهُ ﴾ (٢).

﴿ فُتِحَتَ أَبُوبُهَا ﴾ ولمَّا يدخلوها ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَّ آلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُّ مِّنَهُ ﴾ من جنسكم، فالرسالة المجانسة برسول مجانس للمرسَل إليهم هي الحجة البالغة عليهم وكما في يَس وغيرها ﴿ يَكَمَّشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱللَّهَ يَأْتِكُمُ رُسُلُّ مِّنْكُمْ . . . ﴾ (٣) . فرسول الإنس من الإنس ورسول الجن من الجن، وكذلك التجانس في سائر الأجناس وراء الإنس والجن.

﴿رُسُلٌ مِنهُ يَتُلُونَ عَلَيْكُمُ ءَاينتِ رَبِّكُمْ وَ... ﴾ فإنما هي إتيان الرسالة المجانسة وتلاوة آيات مبشرة ومنذرة كحجة بالغة، فلا موقع لأبعاد الزمان والمحان والقوميات والإقليميات والعنصريات، وإنما رسالة إنسان إلى إنسان أم جن إلى جن أمَّن ذا، سواء أكان الرسول – بالفعل – فيهم، أم قضى نحبه ورسالته حاضرة، أو هو الذي يتلو عليهم آيات الله، أمَّن يحملون عنه رسالته، فإنما هي الحجة البالغة الإلهية الواصلة كالرسول، يَبلغُ دون زائدة ولا ناقصة، اللهم إلَّا فرعية لا تصطدم أصل الحجة، كالزمن بعد كل نبي وإمام معصوم حجة، ولا سيما إذا كان كتاب شرعته حاضراً دون زيادة أو نقيصة كما القرآن العظيم.

فالركن الركين في الدعوة الإلهية تلاوة آيات الله المبشرة والمنذرة: ﴿ . . . يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاآة يَوْمِكُمْ هَذَأَ ﴾ : يوم السوق إلى جهنم . . .

﴿قَالُواْ بَلَىٰ﴾ قد جاءتنا رسل منا يقصون علينا آياتك وينذروننا لقاء يومنا

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٣٠.

هذا ﴿وَلَكِكِنْ حَقَّتْ كُلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ﴾ أنهم كفروا بآيات ربهم، لا أنها حقت فكفروا.

﴿ قِيلَ ٱدْخُلُواْ أَبُوَبَ جَهَنَّمَ . . . ﴾ ولماذا ﴿ أَبُوَبَ جَهَنَّمَ ﴾ والباب يدخل منها دون أن تُدخل هي بنفسها ﴿ وَقَالَ يَنَنِينَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ (١)؟ .

هناك ثانية (١٦: ٢٩) وثالثة (٤٠: ٧٦) مثلها، قد تعني كلها دخول كل زمرة من باب، وكما الدخول في الأرض المقدسة: ﴿ يَنَقَرِ ادَّخُلُوا ٱلْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ... ﴾ (٢) ﴿ وَآدَخُلُوا ٱلْبَابَ سُجَّكُا ﴾ (٣)، وقد تعني أن هناك دخولين، دخول كلِّ بابَه، ثم دخوله ذركه من بابه.

ولكن الجنة ولها أبواب دون طباق، لا يفترق دخولها عن أبوابها، ولا يتفرق زمر المتقين الداخلين فيها دخولاً من أبوابها، وكلَّ يعرف قدره ومقامه، وهم يتعارفون في منازلهم على مختلف درجاتهم.

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمُرًّا حَقَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَمُتُمْ خَزَنَتُهَا سَلَتُمُ عَلَيْحَتُمْ طِبْتُمْ فَادَخُلُوهَا خَالِدِينَ ۞﴾:

هب إن هناك سوقاً للذين كفروا إلى جهنم لأنهم لا يجيئونها دون سوق، فلماذا يساق الذين اتقوا إلى الجنة، ولهم إليها شوق دون سوق؟

هذا سوق الاحترام وذلك سوق الاخترام وأين سوق من سوق، حيث يساقون إليها بكل تبجيل وتجليل، ولأن ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَهِنْ بَعَضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ لِللهَ اللهُ وَيَعْفِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الآية: ٦٧.

أم ولأن ﴿ اللَّذِينَ اتَّقُوا ﴾ في إطلاقها هم الرعيل الأعلى، الذين لا يعذبون أبداً، هم - حينئذ - غارقون في مشاهدة جلال ربهم وجماله، حيث يعيشون منذ بعثهم جنة الرضوان، فلا تهمهم جنة الجُثمان، لذلك وذاك وذيّاك فهم يساقون إلى الجنة ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا ﴾ والحال أنها ﴿ فَرَحَتُ أَوْرَبُهَا ﴾ من ذي قبل، تهيئة لهم وتهنئة ﴿ وَقَالَ لَهُم خَرَنَهُما . . . ﴾ وهناك لا خبر عن الخبر لـ ﴿ حَتَى إِذَا . . . ﴾ حيث فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، لذلك فهنالك لا خبر عن الخبر إلّا ﴿ وَقَالَ لَهُم خَرَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمُ - طِبْتُد - فَادَخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ : ﴿ سَلَمٌ قَولًا مِن رَبِ حَمْرِ اللّهِ عَلَيْكُمُ مَن رَبِ اللّهِ عَلَيْكُمُ مَن رَبِ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَنْ رَبُولُوهَا خَلِدِينَ ﴾ : ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَنْهُمُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ لَكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الل

"يساق المتقون إلى الجنة و(قد أمنوا مِن العذاب وانقطع العتاب وزحزحوا عن النار واطمأنت بهم الدار ورضوا المثوى والقرار، الذين كانت أعمالهم في الدنيا زاكية، وأعينهم باكية، وكان ليلهم في دنياهم نهاراً تخشعاً واستغفاراً، وكان نهارهم ليلاً توحشاً وانقطاعاً، فجعل الله لهم الجنة ثواباً وكانوا أحق بها وأهلها في ملك دائم ونعيم قائم» (٢).

﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ۚ هَنَا كَمَا سَلَمَتُم هَنَاكُ لَرَبَكُم ﴿ طِبْتُمْ ۗ هَنَاكُ فَطَبَتُم هَنَا ﴾ وأين خالدين؟ ﴿ فَأَدْخُلُوهَا﴾ الجنة ﴿ خَلِدِينَ ﴾ وأين خالدين من خالدين؟

﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعْدَمُ وَأَوَرُنَنَا ٱلأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيثُ نَشَآةً فَنِعْمَ ٱلْجَرُ ٱلْعَمْلِينَ ﴾:

والأرض هنا - كما أسلفناها - هي أرض الجنة، و﴿ حَيْثُ نَشَأَةٌ ﴾ ليست إلّا حيث يشاء الله، وكلُّ عارفٌ درجته

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) في نهج البلاغة من خطبة لعلي ﷺ لما قوأ ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّـقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمُرًّا﴾ .

ومنزلته ومنزله ﴿ فَنِعُمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ﴾ دون - فقط - المؤمنين، حيث العمل الصالح هو ركيزة الإيمان وثمرته.

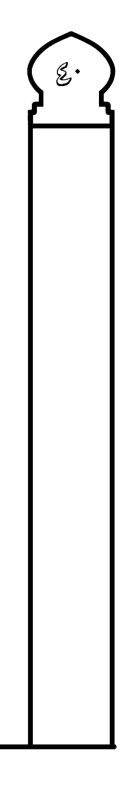
﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞﴾:

العرش هنا مصدر الأوامر الربوبية لأهل المحشر، والملائكة - علّهم - حملة تلك الأوامر تنفيذاً لها وهم ﴿ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِم ﴾ لمسك الختام كما في وعد البداية ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم ﴾ المكلفين المتخلفين، وطبعاً ليس منهم الملائكة الذين ﴿ لا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُم وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤَمَرُونَ ﴾ (١) أم قضي بين الصالحين، أنبياء وأثمة وملائكة أمّن هم؟ وبين الطالحين أيا كانوا ﴿ بِالْحَيِّ ﴾ العالمين أيا كانوا ﴿ بِالْحَيِّ فِي صُراحه ﴿ وَقِيلَ الْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ من قائل إلهي أو ملائكي أم وأهل الجنة أجمعين ﴿ وَوَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: ۱۰.



سُورة عِنْافِرْ



#### مكية وآياتها خمس وثمانون

# بِشْعِر ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

سورة تتسمى باسم رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه، لأنه كان ثورة على الفرعونية الجبارة لصالح الإيمان، في حين لا تتسمى باسم الكثير من المرسلين في سائر القرآن إلا إبراهيم ونوح ومحمد ممن دارت عليهم الرحى، ويونس وهود ويوسف ممن دونهم، ثم نرى مريم ولقمان والمؤمن تتسمى بأسماء هؤلاء الثلاثة وهم ليسوا من النبيين. والمؤمن هي أولى الحواميم السبع وهي كلها تاج القرآن(۱) وديباج القرآن(۲) وهي ثمرات

<sup>(</sup>١) نور الثقلين عن المجمع أنس عن النبي ﷺ قال: . . .

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٣٤٤ عن أنس قال قال رسول الله على: . . .

القرآن (۱) وروضة من رياض الجنة (۲) ويا لها من سبع كالسبعة أبواب الجحيم تغلقها على القارئ المؤمن بها (۳) ولقد فضّل الرسول ﷺ فيما فضّل الحواميم (٤).

وتختص المؤمن من بينها بعد التنزيل به وهو ﴿ اَلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ مما يوحي بأنها تحمل. عزة وعلماً ، ومن العلم العزيز حمل العرش: ﴿ اللَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنَ حَوِّلَهُ ﴾ وهم حملة عرش العلم فيما يحملون ، ومن عزته عز السمؤمن من آل فرعون: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَاللَّهُ مَا يُكُلُمُ إِيمَنَهُ وَاللَّهُ مَا يَكُولُ أَنْ يَقُولَ رَبِّ اللَّهُ . . . ﴾ (٥) .

ثم الكتاب بوجه عام يحمل من عزته تعالى وعلمه ما أمكن حمله للعالمين إلى يوم الدين، وإذا كان ﴿حَمَّ اللّه الْحَمد - محمد الله مُنزِل وحي الكتاب من الله العزيز العليم، ف ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَكِ... الله مبتدأ بخبره، تناديه ﴿حَمَّ اللّه الكتاب يخص العزيز الحكيم، كما وأن اصطفاء مُحطّة الوحي ليس إلّا منه و ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) !.

أو أن ﴿حَمَّ ﴾ مبتدأ والجملة خبره، فأحمد - محمَّد على هو تنزيل

<sup>(</sup>۱) المصدر أخرج ابن الضريس عن إسحاق بن عبد الله قال: بلغنا أن رسول الله قطف قال: لكل شجرة ثمر وإن ثمرات القرآن ذوات حم من روضات مخصبات معشبات متجاورات فمن أحب أن يرتع في رياض الجنة فليقرأ الحواميم...

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج الديلمي وابن مردويه عن سمرة بن جندب مرفوعاً : . . .

<sup>(</sup>٣) المصدر أخرج البيهقي في شعب الإيمان عن الخليل بن مرة أن رسول الله قال: الحواميم سبع وأبواب جهنم سبع تجيء كل حم منها تقف على باب من هذه الأبواب تقول: اللهم لا تدخل من هذا الباب من كان يؤمن بي ويقرئني.

<sup>(</sup>٤) أخرج ابن نصر وابن مردويه عن أنس بن مالك سمعت رسول الله على يقول: إن الله أعطاني السبع مكان التوراة وأعطاني الراءات إلى الطواسين مكان الإنجيل وأعطاني ما بين الطواسين إلى الحواميم مكان الزبور وفضلني بالحواميم والمفصل ما قرأهن نبي قبلي.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ١٢٨.

الكتاب، حيث القابلية ظرف للفاعلية فكأنه هو التنزيل، أم أن محمداً هو القرآن والقرآن هو محمد منزَّلان ﴿ مِن اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيدِ ﴾! وكما في «يس» ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ إِنَّ هُو إِلَا ذِكْرٌ وَقُرَّالٌ مُبِينٌ ﴾ (١)! وليس «هو» هنا إلا «هو».

لتنزيل الكتاب مرحلتان أولاهما تنزيله نجوماً متفرقة، وأخراهما تنزيله مؤلَّفاً كما هو الآن، وكلاهما يحملان من عزته تعالى وعلمه ما أمكن ويليق بخاتمة الوحى.

ولأن الغالب على جو السورة هو المعركة الثورة بين الحق والباطل بأية صورة، حاملة معارض لمصارع الغابرين وعبرة للباقين، لذلك تبتدئ فيما تبدأ بوصفي العزة والعلم، ليعلموا ألّا غالب على كتابه بعزة أو علم، ف ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴾ (٢) - ﴿ أُنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ ﴾ (٣) فلا طاقة به لمن سوى الله.

﴿غَافِرِ الدَّنَٰبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْمِقَابِ ذِى الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَّ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ۞﴾:

هذه الست والعزيز العليم أوصاف ثمانية كأبواب الجنة الثمان، تفتتح السورة بها، مزيجة من صفات الجلال والجمال لتدلنا على أنه تعالى أرحم الراحمين في موضع العفو والرحمة وأشد المعاقبين في موضع النكال والنقمة.

وإنها مجموعة صفات ذات علاقات موضوعية بمحتويات السورة، فكل موضوعاتها تتعلق بهذه الثمان، التي تحمل بُعدي الجلال والجمال، المتوحدين فيما تتوحد بذاته الواحدة، منحصرة فيه منحسرة عن سواه!.

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ١٤.

والعطف بين غافر الذنب وقابل التوب لانعطافهما في أصل الرحمة مهما كان الثاني من مصاديق الأوّل، والذنب هو الأخذ بذَنب الشيء ويُستعمل في كل ما يُستوخم عقباه، فإن كانت عقبى الأولى فهو من أحسن الصالحات وإن كانت الأخرى فمن أنحس الطالحات.

والغَفر هو الستر دفعاً أو رفعاً، فالغفر عن ذنوب المعصومين يختص بالذنب الصالح كما للرسول محمد على الله الله ما نَقَدَمَ مِن ذَلِكَ وَمَا تَأَخَرَ . . . الله من الله من الزلل وآمنهم عن الخطأ، وما استغفارهم إلا كالأوّل فكالأول أم كالثاني فكالثاني، دون رفع لخلفيَّة عصيان على أية حال.

والتَّوب هو الرجوع إلى الله، إما عن عصيان فهو قابله، أم عن نقصان بلا عصيان فبأحرى، أم لجأ إليه عما يعترضهم من بواعث النقصان والعصيان ولمّا، فأولى لهم ثم أولى، كما للمخلّصين من عباده، والمخلِصِين أن يتقبلهم في حماه ويفتح لهم بابه بلا حجاب!

إنه ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ ِ وَقَابِلِ ٱلتَّرْبِ ﴾ في موضع العفو والرحمة فضلاً وهو ﴿ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ﴾ في موضع النكال والنقمة عدلاً ، غفراً وعقاباً على شروطها ، المسرودة في الذكر الحكيم .

﴿ذِى الطَّوْلِ ﴾ ويا له من حفاوة وإكرام أن يحتف عقابه بغفره وطوله والطول هو المنة والإنعام الطائل، لا انقطاع له بانقطاع العبد عن ربه، فكلما استغفر بعد ذنب أم تاب يجد الله تواباً رحيماً، ثم لا انقطاع له إذا ركز في محله اللائق، ومن طوله أن يعفو عن شديد العقاب بعد ركزه بحقه إن لم يكن خلاف العدل بالنسبة لآخرين.

﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو ﴾ في هذه وتلك أمّاهيه من اختصاصات الألوهية ومنها:

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢.

﴿إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ لا سواه مهما كان ولياً أو نبياً فضلاً عن سواه، فهو المبدأ لا سواه، وليس الأمر بينهما إلّا له لا سواه.

﴿ مَا يُحَدِلُ فِى مَايَتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي الْلِلَدِ ﴿ ﴾: ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْلِلَدِ ﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُوسُهُمْ جَهَنَامُ وَمِنْسَ الْهَادُ ﴿ ﴾ (١).

للذين كفروا تقلبٌ في البلاد بتغلَّب على أهل البلاد، بعدما جادلوا في آيات الله، طغياناً ذا بعدين: على الله وعلى عباد الله، ممَّا يغرّ مَن ينغرُّ بظاهر الحياة الدنيا، فـ ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ . . . ﴾ فإنهم كفروا في جدالهم في آيات الله وما هم بغالبين ﴿ وَإِنَّمُ لَكِنَكُ عَزِيزٌ . . . ﴾ (٢) وليس لهم إلَّا متاع قليل الله وما هم بغالبين ﴿ وَإِنَّمُ لَكِنَكُ عَزِيزٌ . . . ﴾ (٢) وليس لهم إلَّا متاع قليل وكل متاعب الدنيا قليل " ثم ﴿ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَمُ وَبِقَسَ لَلْهَادُ ﴾ (٣) لأنهم ركزوا على الكفر فلا رجوع حتى يتوب الله عليهم، فـ ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ هنا يخصهم دون من يتوب الله عليهم ويخفف عنهم.

فلأن جدال الكافر هو كافر الجدال وحجتهم داحضة فلا خوف منهم على آيات الله، ولأن تقلبهم قليلٌ مهما طال الأمد فلا تغلّب في تقلّبهم على الله مهما كان على عباد الله ولكنه ﴿مَنَعٌ قَلِيلٌ ﴾ ﴿فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْلِلَا ﴾ وفَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْلِلَا ﴾ وفالا يتغرروك تقلّبُهُمْ في الله وسائر وهائر الآيات آفاقية وأنفسية، والجدال فيها بالحسنى يأتي بالحسنى وبالسوأى يأتي بالسوأى، فالأولى جدال المؤمنين ليستحكموا عراها والأخرى جدال الكافرين ليستهدموا هُداها ﴿فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْلِلَا ﴾ ثم و «جدال في القرآن كفر» (ع) وإن لم يكن عن كفر.

سورة آل عمران، الآیتان: ۱۹۲، ۱۹۷.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ٣٤٥ - أخرج عبد بن حميد عن أبي هريرة قال قال: رسول الله عليه : . . . =

و ﴿ نَقَلَٰتُهُمْ فِى ٱلْمِلَادِ ﴾ هو تطويرهم وتطوُّرهم من طور إلى طور ومن دور إلى دور، نعمة ودولة أماهيه من زخرفات حياة الغرور.

جدال الذين آمنوا في آيات الله يُخيف ويعز غير ثابتي الإيمان دون انتقاص فيها وانتقاض لها، ولكن المؤمن ما يجادل في آيات الله إلَّا استنباطاً لها، ولو انجرف إلى جدال بالباطل ومراء أصبح كفراً عملياً كما نبه به الرسول علياً .

ولكن الذين كفروا هم وحدهم المجادلون في آيات الله إبطالاً لها، وإضلالا للمصدقين بها، فهم وحدهم يجادلون فيها دونما حجة لهم إلا داحضة ﴿فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَاكِ مهما تحركوا وملكوا واستمتعوا فإنهم المي اندحار وبوار ﴿جَهَنَمْ يَصَلَونَهَا وَبِقْسَ ٱلْقَرَارُ ﴾ (١) ف ﴿وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمّلِ لَهُمْ لِيزَدَادُوا إِنْسَما وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهَا لَهُمْ لِا يُعْجِرُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لَا يُعْجِرُونَ ﴾ (٢) ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لَا يُعْجِرُونَ ﴾ (٢) .

﴿ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَادِ ﴾! فذلك التقلب والتغلب «متاع قليل ثم إلينا يرجعون» فنعاقبهم بما كانوا يعملون.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۷۸.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٥٩.

﴿ فَلَا يَغْرُرُكِ . . . ﴾ ولا تتضايق يا رسول الهدى فكم لهم من نظير ﴿ فَأَخَذَ مُهُمُّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ .

﴿ كَذَبَتْ فَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَالْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمٌّ وَهَمَّتَ كُلُّ أُمَّتِمْ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُدُونُ وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِشُوا بِهِ ٱلْحَقَّ فَأَخَذَتُهُمُّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ۞﴾:

فهم داحضون كما حجتهم داحضة.

﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتَ كَلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوۤا أَنَهُمُ أَصَّحَبُ النَّارِ ۞ : فقد جمع لهم دحض يوم الدنيا التي دحض يوم الدين.



﴿ الَّذِينَ يَمْلُونَ الْعَرْسُ وَمَنَ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَكَسَنَعْفِرُونَ لِلَّذِينَ نَابُوا وَانَّبَعُوا سَبِيلُكَ وَفِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ ۚ لَيَ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَانَّبَعُوا سَبِيلُكَ وَفِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ ۚ لَيْ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَنَّهُمْ وَمَن مَهَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَثَرْيَنْتِهِمْ إِنِّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ لِللهِ وَفِهِمُ السَّيِّنَاتِ وَمَن تَقِ وَدُرْيَنْتِهِمْ إِنِّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ لِللهِ وَقَهِمُ السَّيِنَاتِ وَمَن تَقِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُو

﴿ الَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْضَ وَمَنَ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِدِ. وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامُواْ وَالتَّبَعُواْ لِلَّذِينَ ءَامُواْ وَالتَّبَعُواْ لَلَّذِينَ ءَامُواْ وَالتَّبَعُواْ سَيِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ ﴾:
سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ ﴾:

من الله ين يحملون العرش شمانية : ﴿ وَيَجِلُ عَرْضَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهُ لِلْ مَا اللهُ عَرْضَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهُ لِللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَرْضُ اللهُ اللهُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَرْضُ اللهُ عَرَاضُ اللهُ عَرْضُ اللهُ عَرَاللهُ عَرَاضُ اللهُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَاللهُ عَلَيْكُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَرْضُ عَلَيْكُمُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَاللهُ عَلَيْكُمُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَرْضُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَالِهُ عَلَيْكُمُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَالِهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْك

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) راجع ج ٢٩ من الفرقان تجد تفصيل البحث حول العرش وحملته الثمانية.

بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

حملة العرش يومئذ ثمانية، وما ندري قبله كم هيه، هل هم الثمانية أم زائدة أو ناقصة؟ ثم ﴿وَمَنَ حَوَلَمُ ﴾ ومنهم الملائكة، هل هم من هؤلاء الحَمَلة؟ فلماذا أفردوا عنهم إن كانوا من ﴿الَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْشَ ﴾! أم هم المحمولون مع العرش من حوله؟ وحمل العرش - فقط - هو المحور في آية الشمانية! إلَّا أن تدلنا على حملهم ﴿وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَآيِها فَيَعِلُ عَنْ رَبِّكَ فَوَقَهُم الشمانية! إلَّا أن تدلنا على حملهم ﴿وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَآيِها فَيَعِلُ عَنْ رَبِّكَ فَوَقَهُم الشمانية عَلَى الْمَلَيَكَةَ خَآفِينَ مِن حَوْلِ الْعَرَشِ ﴾!

وأين هي الدلالة إلّا احتمالاً في آية ﴿وَمَنَ حَوَّلَمُ ﴾ مع احتمال أنهم ممن ﴿ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِم ﴾ مع ﴿ اَلَٰذِينَ يَجِّلُونَ الْعَرْش ﴾ لا وأنهم المحمولون معه! إلّا أن واضح التعبير عنه «الذين يحملون العرش يسبحون ومن حوله» ففي عطف من حوله – دون فصل وردفِه إيحاء – على أقل تقدير – «إنهم محمولون مع العرش، وإن كانوا مع الحملة يسبحون ويؤمنون ويستغفرون . . . (7).

سورة الزمر، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة، الآية: ١٧.

البرهان ٤: ٩٠ محمد بن يعقوب بسنده عن صفوان بن يحيى قال سألني أبو قرة المحدث أن أدخله على أبي الحسن الرضا عليه فاستأذنته فأذن له فدخل فسأله عن الحلال والحرام ثم قال: أفترى أن الله محمول؟ فقال أبو الحسن عليه : كل محمول مفعول مضاف إلى غيره محتاج والمحمول اسم نقص والحامل فاعل وهو في اللفظ مدحة وكذلك قول القائل فوق وتحت وأعلى وأسفل وقد قال الله : ﴿وَيَتُو الْأَسَاءُ لَلْسَنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعرَاف: ١٨٠] ولم يقل في كتبه إنه المحمول بل قال: إنه الحامل في البر والبحر والممسك للسماوات والأرض أن تزولا والمحمول ما سوى الله ولم يسمع أحد آمن بالله وعظمه قط قال في دعائه : يا محمول، قال أبو قرة : ﴿وَيَجُلُ عَرَشَ رَبِكَ فَوَقَهُم بَرْهَيْدٍ ثَمَنِينَه ﴾، وقال : الذين يحملون العرش فقال أبو الحسن عليه : العرش ليس هو الله والعرش اسم علم وقدرة والعرش فيه كل شيء ثم أضاف الحمل إلى غيره خلق من خلقه لأنه استعبد خلقه بحملة عرشه وهم حملة علمه وخلقاً يسبحون حول عرشه وهم يعملون بعلمه وملائكته يكتبون أعمال عباده واستعبد أهل الأرض بالطواف حول بيته والله على العرش استوى كما قال، والعرش ومن يحمله ومن حول العرش والله الحامل لهم الحافظ لهم الممسك القائم على كل نفس وفوق كل شيء وعلا كل شيء ولا العرش والله الحامل لهم الحافظ لهم الممسك القائم على كل نفس وفوق كل شيء وعلا كل شيء ولا العرش والله

وعلى أية حال فالحامل أفضل من المحمول وأكمل، فمن يُحمَلون مع العرش هم دون الحاملين، أفيبقى بعدُ احتمال أن استواءه تعالى على العرش جلوسه عليه وارتكانه فيحمل مع المحمولين، وقد كان ولا عرش ولا حامل له حيث «كان إذ لا كان»! ومن أفضل حملة عرش العلم والرحمة رسول الله هي والأوصياء من بعده: وهم محمد وعلي والحسن والحسين ومن المحمولين نوح وإبراهيم وموسى وعيسى(۱).

وعلّهم حملة عرش العلم والرحمة: ﴿ وَرَبّنا وَسِعْتَ كُلُ شَيْءِ رُحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ فهم دائبون في ﴿ يُسَيّعُونَ بِحَمّدِ رَبّهِم ﴾ ﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ . . . ﴾ . تسبيحاً بالحمد، لا حمداً فقط أو تسبيحاً فقط، حيث التسبيح سلب لما لا يليق بذاته المقدسة دون إثبات، والحمد إثبات في معرض الإحباط لقدسية الذات، ولكنما التسبيح بالحمد هو سلب بلسان الإثبات جامعاً بين السلب والإثبات، وهو الحري في توصيف الذات، فقولهم إنه عليم، تسبيح له عن الجهل بإثبات علم، وتسبيح له عن سائر العلم لسائر الخلق، يعني أنه ليس بجاهل على الإطلاق ولا بعالم كالعلماء!

يقال محمول ولا أسفل قولاً مفرداً لا يوصل بشيء فيفسد اللفظ والمعنى، قال أبو قرة. فتكذب بالرواية التي جاءت أن الله إذا غضب إنما يعرف غضبه أن الملائكة الذين يحملون العرش يجدون ثقله على كواهلهم فيخرون سجداً فإذا ذهب الغضب خف ورجعوا إلى مواقفهم فقال أبو الحسن عليه عن الله تبارك وتعالى فقد لعن إبليس إلى يومك هذا هو غضبان عليه فمتى رضي وهو في صفتك لم يزل غضبان عليه وعلى أوليائه وعلى إتباعه كيف تجتري أن تصف ربك بالتغيير من حال إلى حال وأنه يجري عليه ما يجري على المخلوقين سبحانه وتعالى لم يزل مع الزائلين ولم يتغير مع المتغيرين ولا يتبدل مع المتبدلين ومن دونه في يده وتدبيره وكلهم إليه يحتاج وهو غنى عمن سواه.

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ٤: ٩١ ح ٦ بسند عن محمد بن مسلم قال سمعت أبا جعفر عليه يقول في الآية يعني محمداً وعليًّا والحسن والحسين عليه ونوح وابراهيم وموسى وعيسى يعني هؤلاء الذين حول العرش، وفيه ح ٦٦ شرف الدين النجفي قال وروي عن عمرو بن شمر عن جابر ابن يزيد قال قال أبو جعفر عليه في ﴿ اَلَذِينَ يَجِلُونَ اَلْعَرْشَ ﴾ [خَافر: ٧] يعني الرسول والأوصياء من بعده يحملون علم الله مَنَى الله مَن على الله عَنى الملائكة.

﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى المانا صارماً واصباً يناسب حملة العرش ومن حوله وتسبيحهم بحمد ربهم، وقد تلمح ﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى وضوح الإيمان لهولاء الكرام، إلى الرد على الذين يتخذونهم أرباباً من دون الله من ملائكة ونبيين، وهل الرب يؤمن بالرب مهما اختلفت الدرجات؟ أم ﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى واحداً لا شريك له فلا يُعبد إلّا هو، فهل يؤمن الشريك بالوحدانية لشريكه؟ وملامح الإيمان أيا كان ظاهرة في وحدة الكون وتناسقه، ووحدة التدبير وترافقه، ووحدة الوحي بتواتره، فليس لكلٌ من هؤلاء ربوبية بعرشه الخاص، وانما حمل لعرش العلم والرحمة إلى من يشاء من عباده دون خِيرة لهم ولا اقتداء، فإنما هم حملة مأمورون ﴿ لا يَعْصُونَ اللّهَ مَا آمَرَهُم وَيَقَعُلُونَ مَا لَهُم ولا اقتداء، فإنما هم حملة مأمورون ﴿ لا يَعْصُونَ اللّهَ مَا آمَرَهُم وَيَقَعُلُونَ مَا لهم ولا اقتداء، فإنما هم حملة مأمورون ﴿ لا يَعْصُونَ اللّهَ مَا آمَرَهُم وَيَقَعُلُونَ مَا

﴿ وَيَسَتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ وليس لسائر المكلفين إذ لا يُغفر إلّا للذين آمنوا، وليس لأنفسهم علّه لأنهم معصومون لا يعصون، أو وأن من آداب الدعاء أن يدعو الداعي لغيره متناسياً نفسه، ثم الله يغفر له كما للمدعوين، ولكن ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْكِ وَلِلْمُوْمِنِينَ ﴾ (٢) قد تطارده، والرسول وهو أفضل حملة العرش يؤمر بتقديم نفسه في الاستغفار، فقد تعني ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ . . . ﴾ بعدما استغفروا لأنفسهم، ودعاء الاستغفار يختلف عن سائر الدعاء، فعلى الداعي أن يصلح نفسه باستغفاره لنفسه حتى يستصلح غيره باستغفاره لهم، مهما كان الاستغفار عن غير ذنب فإنه استصلاح الاستكمال والدفع عما يطرد، عصمة عن كل وارد وشارد لا يناسب ساحة النبوة.

حملة العرش ومن حوله ﴿ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ قائلين قبله ما يهيئ جو الغفران:

<sup>(</sup>١) سورة التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد، الآية: ١٩.

﴿ رَبّنَا وَسِعْتَ حُكُلَ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا... ﴾ قضية سعة عرش الرحمة والعلم، فلا تسع الرحمة ما لم يسع العلم، ولا تفيد سعة العلم ما لم تسع الرحمة ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً ﴾ (١) فسعة العلم والرحمة معا هي التي تسمح لمطلق الغفر والغفر المطلق عن أي ذنب كان، فلأنه واسع الرحمة والعلم، لذلك ﴿ إِنَّ رَبِّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةُ هُو أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَا كُمْ مِن الْأَرْضِ وَإِذْ أَنشُرُ فِي الْمَعْفِرةُ هُو أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشا كُمْ مِن الْمَرْضِ وَإِذْ أَنشُرُ فِي اللّهُ الْمَعْفِرةُ هُو أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشا كُمْ مِن الْمَعْفِر وَإِذْ أَنشَرُ فَي اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشا كُمْ مِن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

ولأنك واسع العلم والرحمة فواسع المغفرة ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَأَتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجِّمِيمِ فليست التوبة لفظة تقال، أم نية تُنال، أم عقيدة كامنة، فإنها كلها ذرائع لاتباع سبيل الله، فلا غفران للذين تابوا ولم يتبعوا سبيل الله، إذ ليست التوبة إلَّا عن انحراف السبيل.

وترى إذا كانت رحمته وسعت كل شيء كما علمه فلماذا يحرم عنها غير المؤمنين؟ إنها وسعت كل شيء إمكانية الشمول دون ضيق أو مضايقة ولكن ﴿ فَسَأَحُتُنُهُا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ . . ﴾ (٣) ﴿ قَالَ عَذَا إِنَّ أَصِيبُ بِدِ، مَنْ أَشَاأَةُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً فَسَأَحُتُهُا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَوةَ وَالَّذِينَ هُمْ يِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ الزَّكَوةَ وَالَّذِينَ هُمْ يِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ النَّيِقُ الْأَمِحَ . . . ﴾ (٤).

وإذا تم الغفران بالتوبة فقد تمت الوقاية عن عذاب الجحيم، فما هو إذاً موقف ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ، فما هو إذاً موقف ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ بعد «فاغفر»؟ علَّها الوقاية دفعاً عن العصيان حتى لا يحتاج إلى توبة وغفران، أم وتعم الدفع والرفع عموماً بعد خصوص،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآيتان: ١٥٧، ١٥٧.

اجتثاثاً صارماً لبواعث الجحيم، وقد تعم «السيئات» سيئات المسيئين سواهم ألا تلحقهم بخلفياتها وكما ﴿ فَرَقَلَهُ اللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكُرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّةُ الْعَكَابِ ﴾ (١) فإنها وقاية الدفع عما مكروا بموسى أن يفتكوا به ويقتلوه!.

﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَذَنِ الَّتِي وَعَدتَّهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتَتِهِمُّ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾:

وإذا كانت الدعاء «للذين آمنوا وتابوا واتبعوا سبيلك» ف «هم» في «أدخلهم» يعمهم، فما هو إذا موقف ﴿وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّرِيَّتِهِمْ ﴾ وهم داخلون في ﴿وَأَدْخِلْهُمْ ﴾ إذ كانوا مؤمنين فإنهم ممن ﴿ وَأَدْخِلْهُمْ ﴾ إذ كانوا مؤمنين فإنهم ممن ﴿ وَمَكَمَ ﴾ ؟ .

﴿ وَمَن صَلَحَ مِنْ ﴾ تقيد ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالمؤمنين الأصول، فتعني هي المؤمنين الفروع وكما في الطور: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَانْبَعَنْهُمْ دُرِيَّنَهُم بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِيمِ دُرِيّنَهُمْ وَمَا الْفَروع وكما في الطور: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَانْبَعَنْهُمْ دُرِيّنَهُمْ مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِيمٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ (٢) إلّا في آبائهم وأزواجهم في ظاهر اللفظ، ولكنما الذرية في الطور هي ذرية الإيمان فتشملهم من آباء وأزواج وأولاد، الذين عاشوا الإيمان على هوامش الأصول، حيث ﴿ وَانْبَعَنْهُمْ بِإِيمَنِ ﴾ (٣).

وعلّ الأزواج تعم الذكران والإناث كما تعم كافة القُرناء في الإيمان، واختص بالذكر الآباء والذريات لاختصاص قرابة الإيمان، فذرية الطور تشمل الثلاث هنا، والذرية هنا تقابل الآباء والأزواج، كما الأزواج هنا – علّها – تشمل كافة القرناء أنسِباء وغير أنسِباء.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية: ٢١.

ولماذا ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ في موضع الغفر والرحمة؟ الأنهما من لوازم وسعة العلم والرحمة، استشفاعاً بسعة رحمته وعلمه يضع العزة حيث تقتضيها الحكمة!

﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّكِيَّاتِ ۚ وَمَن تَقِ ٱلسَّكِيَّاتِ يَوْمَ بِنْ فَقَدْ رَحْمَتُمُ وَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾:

﴿ وَرَقِهِمُ ﴾ تعني الذين آمنوا كلهم من أصول وفروع، وظرف الوقاية هنا أعم من الدنيا والآخرة ولكن الأهم هي الثانية: ﴿ وَمَن تَقِ ٱلسَّكِيِّنَاتِ يَوْمَبِلْهِ فَقَدْ رَحْمَتُمُ ﴾ .

والسيآت حين تُفرد دون مقابل تعني المعاصي كلها صغيرة وكبيرة، فوقايتهم إياها يوم الدنيا تعم الرفع والدفع، رفعاً بالتوبة لمن ابتلي بها، ودفعاً بالتسديد عمن هاجمت عليه ولمَّا يبتلى، وهذا يليق بأصول الإيمان وذلك يناسب فروعه.

ثم إذا تبقّت سيئات عُملت دون توبة عنها أم توبة من الله عليه لعُظمها أماذا من مُنعة الوقاية، فبقيت لـ «يومئذ» القيامة الكبرى فـ ﴿وَمَن تَنِ السَّيِّقَاتِ يَوْمَ بِلْهِ فَقَدْ رَحْمَتُمُ ﴿ حين لا توبة هناك، وقاية بشفاعة أمّاهيه، ووقاية السيئة ﴿يَوْمَ بِلْ ﴾ لا تعني السَّدُ عن اقترافها، وإنما صدها عن بروزها، حيث الجزاء هو السيئة بنفسها فـ ﴿ إِنَّمَا نُجُزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) فالسيئة التي بقيت حتى (يومئذ) توقى وتمحى ﴿ وَذَلِكَ هُو الفَوْلُ الْعَظِيمُ ﴾.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمُ أَنفُسَكُمْ إِذَّ تُدْعَوْنَ إِلَى ٱلْإِيمَٰنِ فَتَكَفْرُونَ ۞ قَالُواْ رَبَّنَا أَتَنَنَا ٱثْنَيَّنِ وَأَحْيَتَنَا ٱثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُونِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيلٍ ۞﴾:

<sup>(</sup>١) سورة الطور، الآية: ١٦.

المقت هو أشد الكُره، فقد كرهوا أنفسهم بأشدها لمّا دُعوا إلى الإيمان بحججه ولصالحهم في الدارين فكفروا، وقد خيّل إليهم أنهم غالبون أحرار في شهواتهم وكفّتهم حظوة الحياة الدنيا عن أية حياة، ولكن ﴿لَمَقْتُ اللّهِ أَكْبُرُ ﴾ فإنه صُراح المقت دونما شبهة أو خفاء، فليس يعني عذاباً أكثر مما يستحق، بل هو أكبر في مظاهره بنصوعه وهم ماقتون أنفسهم ويحسبون أنهم يحسنون صنعاً قصوراً عن تقصير.

أنتم تطَّلعون اليوم على مصيركم بكفركم دونما غفلة، وقد كنتم يوم الدنيا في غفلة، وما أوجع ذلك التذكير في التأنيب في ذلك الموقف الرهيب العصيب!

ثم الجواب منهم ليس إلّا كلمة التباب للذليل البائس اليائس ﴿رَبَّنآ ﴾ وقد عاشوا نكران ربوبيته! إنهم يستعطفون الرب بعطف ربوبيته، وقضيتُها العذاب عدلاً للكافرين، كما أنها الثواب فضلاً للمؤمنين. ﴿رَبَّنآ أَمْتَنا اَتْنَايَنِ وَأَحْيَيْتَنَا أَنْنَايَنِ وَالْإحياءتان؟

ترى الإماتة الأولى هي الموتة الكائنة قبل الحياة الدنيا، فالإحياءة الأولى هي إحياؤها، ثم الإماتة الثانية هي عن الحياة الدنيا فالإحياءة الثانية هي عن البرزخ إلى الحياة الأخرى: ﴿وَكُنتُمُ أَمُونَا فَأَخَيَكُمُ ثُمَّ يُمِيتُكُمُ ثُمَّ يُعِينُكُمُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ (١)؟ (٢).

والموتة الأولى ليست عن إماتة، فإنما خلقت الأجنة ميتات ثم أُحييت! ثم ليست لهم في هاتين الموتتين ذكرى يعترفون بها بذنوبهم، مهما كانت لهم في الإحياءة الثانية فليكتفوا بها في اعتذارهم وذكراهم!

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٣٤٧ - أخرج الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه عن ابن مسعود في الآية قال: هي مثل التي في البقرة ﴿وَكُنتُمْ أَمْوَدُنا فَأَهَيْكُمْ مِنْ . . . ﴾ [البَقَرَة: ٢٨] ومثله عن ابن عباس وقتادة.

أم أن الأولى إماتة عن الحياة الدنيا ثم الإحياء للبرزخ ثم الإماتة عنه والإحياء للأخرى، ولم يذكروا الإحياء في الدنيا إذ لم تكن لهم فيها ذكرى وسبب للإيقان بالأخرى، حيث ﴿فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا﴾ تفرّع اعترافهم بإماتتين وإحياءتين في كلها هذه الذكرى؟

والحياة البرزخية لا تحتاج إلى إحياء آخر بعد الإحياء في الأولى، فإنها استمرارية الحياة الدنيا، إذ لم يحصل بالموت إلا انفصال الروح ببدنه البرزخي عن بدن الدنيا! ثم ولا ذكرى في هذه الإماتة الاولى وقد كانوا معترفين بها ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا مَوْنَتُنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُ بِمُنشَرِينَ﴾(١) وإنما هي في حياة بعدها، ثم موت وحياة أخرى للأخرى! أم أن الموتة الثانية هي عن إحياءة الرجعة(٢) ثم الإحياءة الثانية هي للأخرى، ولم تذكر الإحياءة للحياة الدنيا إذ لم تكن فيها ذكرى؟

وليست الرجعة إلّا لمن محض الإيمان محضاً أو محض الكفر محضاً، وليس الذين كفروا كلّهم ممحضين للكفر محضاً، وهذه المقالة تحكي عن حالة عامة لأهل النار، كما هي لأهل الجنة، مهما استثني عن هؤلاء "إلا من شاء الله" ولكنهم داخلون فيمن يرجع فموتتان أيضاً، أو استثني الإحياء يوم الصعقة، والممحضون منهم إيماناً أو كفراً داخلون فيمن يرجع، فقليل هؤلاء الذين يموتون موتة واحدة وهم الأحياء يوم الصعقة، غير ممحضي الإيمان أو الكفر!

أم الأولى هي عن الحياة الدنيا، والثانية عن الحياة البرزخية، والإحياءة الأولى للأولى والأخرى عن الموتة البرزخية للحياة الأخرى، وفي مجموعها

<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>Y) المصدر ح 19 القمي قال الصادق عليه ذلك في الرجعة وفي البرهان ٤: ٩٣ ح ٢ رجعة المعاصر عن الحسن بن محبوب عن محمد بن سلام عن أبي جعفر عليه في الآية قال: هو خاص لأقوام في الرجعة بعد الموت فتجري في القيامة فبعداً للقوم الظالمين.

الذكرى إن لم تكن في كلِّ منها، فقد جبروا نكرانهم ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا مَوْتَلُنَا ٱلأُولَى﴾ باعتراف ﴿وَأَخْيَلَنَا وَمُنشَرِينَ﴾ (١) باعتراف ﴿وَأَخْيَلَنَا الْأُولَى﴾ أَثْنَتَيْنِ . . . ﴾ ﴿ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴾ ؟

فآيات الصعقة في النفخة الأولى تعم ﴿مَن فِي اَلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي اَلأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴿ السَّمَوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴾ (٢) وهم ليسوا ممن شاء الله فتشملهم صعقة الموت مع من تشمل إلَّا من شاء الله، وإن كانت للأحياء يوم الصعقة موتة واحدة هي عنها ثم إحياءة ثانية للأخرى، ولكنما الأكثرية الساحقة هم أهل البرزخ يوم الصعقة.

فمن الناس من له إماتات وإحياءات ثلاث، وهم ممن يرجعون يوم الرجعة وهم أموات يوم الصعقة وليسوا ممن شاء الله وقليل ما هم!

ومنهم من لهم إماتة واحدة وهم الأحياء يوم الصعقة من غير أهل الرجعة وليسوا ممن شاء الله، وقليل ما هم!

ومنهم من له إماتتان وإحياءتان، كسائر الناس وهم أهل البرزخ يوم الصعقة، فكثير منهم تأخذه الصعقة وهي إماتته الثانية، وقليل منهم هم ممن شاء الله، فموتتهم الثانية هي عن حياة الرجعة، وهل يوجد من هم أحياء يوم الصعقة وهم ممن شاء الله فلا يموتون بها، وما هم ممن يرجعون يوم الرجعة، فلا موتة لهم إلا إحياءة واحدة للحياة الدنيا وهي تستمر إلى الأخرى؟

كلّا! فـ ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ اللَّوْتِ ﴾ (٣) بين إماتة واحدة أمَّا زادت، فـ «من شاء الله» كلهم ممن محَّض الإيمان محضاً فراجعٌ يوم الرجعة ثم يموت، وما منهم من يظل حياً إلى يوم الصعقة فهي تأخذ أحياءها كأقل موتة.

فالضابطة العامة هي الإماتتان والإحياءتان، مهما شذ عنها أقل منهما أو

<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.

أكثر، وقد تزيد إلى أربع كالذي أماته الله مائة عام ثم بعثه، إن لم يكن ممن شاء الله وهو من أهل الرجعة، فقد أميت عن الحياة الدنيا مرات ثلاث، ثم الرابعة يوم الصعقة، ولكنما الآية تتحدث عن الأغلبية الساحقة فإن لهم إماتتين اثنتين وإحياءتين، مهما كان موردها أهل النار، ﴿فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ﴾ أياً كان وأيان ولو بعد ردح كثير من الزمن ﴿قِن سَبِيلِ﴾ أياً كان وعلى أية أياً كان وعلى أية حال، فالمستدعى هناك سبيلٌ مَّا إلى خروج مَّا خروجاً عن أبد النار: ﴿رَبُنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ مَلَاحًا غَيْرَ اللَّذِي كُنُ فَيْدِ مَن تَعْمَلُ أَوْلَة نُعُمِرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَدَكُرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّيلِينَ مِن نَعِيدِهِ﴾ (١).

﴿ ذَالِكُم بِأَنَهُۥ إِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَحَدَمُ كَفَرْتُدَ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ. تُؤْمِنُوا ۚ فَالْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَالِيِّ ٱلْكَبِيرِ ۞﴾:

﴿ ذَالِكُم ﴾ السمقت الأكبر من الله ﴿ بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللّهُ وَحَدَمُ كَفَرْتُدَ ﴾ بوحدته ﴿ وَإِن يُشْرِكُ بِهِ مُ تُؤْمِنُواً ﴾ بكثرته ﴿ فَالْمُكُمُ ﴾ إذا في سبيل من خروج سلباً وإيجاباً ﴿ لِلّهِ الْعَلِي ﴾ عن الشركاء ﴿ الْكَبِيرِ ﴾ عن الحاجة إلى الشركاء، وما حكمه إلّا ﴿ إِنَّكُم مَنكِئُونَ ﴾ (٢)!

ف ﴿إِذَا﴾ تُحَقِّق موضوعَه و﴿دُعِى﴾ تضرب إلى عمق الماضي تلميحاً إلى أن التوحيد سابق محقق أصيل طول الزمن، فإنه قضية العقل والفطرة، ودعوة الرسالة الدائبة، ومدلولة سائر الآيات آفاقية وأنفسية. ثم ﴿إِنَّ تُشَكِك وَ ﴿يُثَمَّرُكُ ﴾ لطارئ المستقبل، لأن الشرك طارىء مشكَّك في تطاول من أهل الزمن! لا حجة له في أي حقل من الحقول، أم أي عقل من العقول، فيا لهم من حماقة معمَّقة، وتناس لكل موهبات الإنسانية والحيوانية أن يؤمنوا إن يوحد!

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٧٧.

الفهرس الفهرس

## الفهرس

الموضوع

الصفحة

|              | تتمة سورة يس                    |  |
|--------------|---------------------------------|--|
|              |                                 |  |
| ٧            | سورة يس، الآيات: ٣٣ - ٤٧        |  |
| 40           | سورة يس، الآيات: ٤٨ - ٦٥        |  |
| ٥٨           | سورة يس، الآيات: ٦٦ - ٨٣        |  |
|              |                                 |  |
| سورة الصافات |                                 |  |
|              |                                 |  |
| ٨٥           | سورة الصافات، الآيات: ١ - ١١    |  |
| 4٧           | سورة الصافات، الآيات: ١٢ - ٧٠   |  |
| 177          | سورة الصافات، الآيات: ٧١ – ١١٣  |  |
| 104          | سورة الصافات، الآيات: ١٤٨ – ١٤٨ |  |

سورة الصافات، الآيات: ١٤٩ - ١٨٧ .....١٦٩

### سورة ص

سورة ص، الآيات: ١ - ١٦ .....

| ١٨٦        | سورة ص، الايات: ١٧ - ٢٩     |  |
|------------|-----------------------------|--|
| 194        | سورة ص، الآيات: ٣٠ - ٤٤     |  |
| ***        | سورة ص، الآيات: ٤٥ - ٤٨     |  |
| ***        | سورة ص، الآيات: ٦٤ - ٦٤     |  |
| ***        | سورة ص، الآيات: ٦٥ – ٨٨     |  |
| سورة الزمر |                             |  |
| 747        | سورة الزمر، الآيات: ١ – ١٦  |  |
| 777        | سورة الزمر، الآيات: ١٧ – ٣٧ |  |
| 794        | سورة الزمر، الآيات: ٣٨ - ٥٢ |  |
| ٣١١        | سورة الزمر، الآيات: ٥٣ – ٦١ |  |
| ۳۲۴        | سورة الزمر، الآيات: ٦٢ – ٧٥ |  |
| سورة غافر  |                             |  |
| 457        | سورة غافر، الآيات: ١-٦      |  |
| 408        | سورة الزمر، الآيات: ٧ - ١٢  |  |
|            |                             |  |